
VALPARAÍSO REVIEW OF
BOOKS

Volume III Number 9 Summer Equinox 2024

TEMAS
Milan Kundera y la novela total
Niezsche:una corriente-niño de 180 años

Comentarios de libros
Marcel Mauss. La Nación o el sentido de lo social.
Aldo Leopold. Una ética de la tierra.
Evelyn Fox Keller El espejismo de un espacio entre naturaleza y cultura.
David Deamer. El Origen de la vida. Todo cuanto hay que saber.
Timothy Morton y Dominic Boyer. Hiposujetos. Cómo convertirse en humanos.
Camilo Godoy Pichón. De la deuda ecológica al ecodesarrollo. Conflictos locales, estrategias globales y
deprediación en el sur de Chile
M. K. Ghandi. El Camino de la Noviolencia. Aforismos.
Graham Harman. Inmaterialismo
Pedro Costa. Manual crítico de Cultura Ambiental.
Georges Didi-Huberman Supervivencia de las luciérnagas.

Valparaíso, 2 de Noviembre de 2024
Yuri Carvajal Bañados-editor
valparaiso.review@gmail.com



Milan Kundera y la novela total.
Federico Acuña Lang
Un autor y su obra

Cuando se muere un escritor al cual admiramos parece que una parte de
uno muere con ese gran escritor. El mundo sensible se resiente ya que
nuestra imaginación guarda celosamente ese faro. El tesoro literario nos
reconforta, sobre todo cuando ese gran escritor dejó el mundo civil y se
replegó al ostracismo, a la intimidad, lo cual lo vuelve incorruptible a la
moda, al esnobismo, a los medios de comunicación. Con el paso del ti-
empo se transforma en un clásico, alguien que nos da luces de lo que la
literatura puede entregar. El autor checo francés Milan Kundera decía
que sus novelas, y, precisamente “La Broma” era una historia de amor
de la primera juventud de los años 50, en la Praga comunista. Para Kun-
dera en el arte de la novela en su ensayo “Los Testamentos traicionados”,
dice que le debemos a Rabelais y Cervantes ser los grandes fundadores,
puesto que es un momento único, funcional, donde lo narrativo es una
mezcla de barroquismo, surrealismo, fantasía desopilante. No hay reglas
canonizadas sino exploración de más de una línea narrativa, donde el hu-
mor le quita pesadez a los hechos de la existencia. Kundera fue un fino e
inteligente articulador de su novelística polifónica, donde las estructuras
siguen las pautas musicales. Con ello los tiempos y los desarrollos de la
escritura siguen la intensidad de la música. No hay que olvidar que Kun-
dera fue un excelente pianista de jazz. De hecho se ganó la vida tocando
en tabernas cuando lo despidieron de su cargo de profesor en la universi-
dad de Carolina de Praga. Heredó de su padre el amor por Leos Janacek
a quien le dedicó un ensayo sobre su música.

A Kundera se la quitó la nacionalidad checa en 1979, aunque dos
años más tarde el gobierno francés conducido por Francois Mitterrand,
le concedió la nacionalidad francesa. El primer éxito literario le llegó con
el libro De los amores ridículos en 1969, luego vino la Broma, y, innume-
rables obras y ensayos de una gran calidad en sus ideas. Kundera reunía
la de aquél intelectual que escribía novelas y ensayos, cuyos intereses eran
amplísimos incluyendo la filosofía, el cine, la música, el jazz y otras expre-
siones del arte. No le gustaba que interpretaran sus obras enclave política.
Es posible no leer sus novelas sin pensar en una teoría de la novela, que
está explicitada en los Testamentos traicionados, El telón y El arte de la
novela. Se trata de ensayos excelentes, innovadores, lúdicos y sugerentes,
movidos por un espíritu contestatario, heterodoxo y antiideológico. Para
Kundera el escritor debía hablar prístino, sin las jergas de la academia y
los tecnicismos literarios. Para este autor sus novelas no eran más que los
soliloquios de un practicante del pensamiento. Su gran éxito de crítica y
público a nivel mundial, fue con la Novela filosófica o reflexión sobre la
existencia, La insoportable levedad del serde 1984 , la cual, se puede cali-
ficar como la novela total. En ella se cruzan la parodia política, el amor,
la historia, la memoria, los totalitarismos, y las ideas sobre el devenir de
los seres humanos y sus circunstancias. Para Kundera el novelista (y así
alega en sus ensayos) tiene una particular manera de analizar los hechos,
tomando distancia, haciendo sucesivos paréntesis discursivos filosóficos,
que aportan en variadas direcciones. El lenguaje es artificio, la simiente
de la creación. Perteneciente a esta tradición de los escritores centro euro-
peos, Kafka, Musil, Broch, Gombrowicz, y otros más, que no formaron
una academia, un movimiento, el fallecido Milan Kundera se sentía parte
de esa pléyade de escritores solitarios, un apasionado de la novela. Los po-
etas de la novela (así los llama a estos autores) “son aquellos que cuidan
la intensidad de las palabras. . . , seducidos por la imaginación que intenta
superar las fronteras del realismo”. Son escritores antilíricos, diría más
metafísicos, y cuya reflexión literaria no está dada en los profesionales del
pensamiento, que serían los filósofos.’

Dice Kundera, en su ensayo El Telón, ensayo en siete partes:

Subrayemos: la reflexión novelesca, tal como la introdujeron
Broch y Musil en la estética de la novela moderna, no tiene
nada que ver con la de un científico o un filósofo; diría incluso
que es intencionadamente afilosófica, incluso antifilosófica, es
decir, ferozmente independiente de todo sistema de ideas pre-
concebidas; no juzga ;no proclama verdades; se interroga, se
sorprende, sondea; adquiere las más diversas formas: metafó-
rica, irónica, hipotética, hiperbólica, aforística, cómica, pro-
vocadora, fantasiosa; y sobre todo: jamás abandona el círculo
mágico de la vida de los personajes; se nutre y se justifica por
la vida de los personajes.

En Los testamentos traicionados muy anterior al Telón, Kundera ya decía
que el pensamiento en la novela, es asistémico, desordenado, no busca la
disciplina, es más experimental. Esto quiere decir que lo experimental no
es inmóvil, no es pensamiento de convicciones, sino que lo que busca es la
inspirar a otros, persuadir, poner en marcha el pensamiento del novelista.
Dar, en definitiva, barricada a las ideas, y analizarlas desde la óptica de
los personajes, y no desde una teoría.; aunque en la escritura kunderiana
no siempre se cumple esta enseñanza. Igualmente los pensamientos del
autor se transmiten en la novela, hay igualmente una ideología, que se
camufla a veces, pero que en Kundera es manifiesta, que es su repudio al
régimen soviético.

Irrumpe el autor analizando una situación para dar pie al inicio de la
historia. Dice: “Pienso en Tomás desde hace años, pero no había logrado
verlo con claridad”. Todo parte de una reflexión anterior. La escritura
kunderiana es analítica, le interesa nada el color local, las descripciones
físicas. Lo esencial para el autor es la sustancia de las cosas. Las ideas
que se desprenden de sus concentradas escenas, las cuales en ningún caso
pierden el hilo conductor. La apuesta es la de un narrador observador,
que se detiene, que avanza y retrocede. No es una escritura lineal. Es una
escritura fragmentaria, esencial, que busca la economía de las palabras. Es
por eso que una ciudad checa podría ser cualquier ciudad centro europea
o del mundo. Esa representación del novelista lo hace único, particular,
con un elegante humor al describir con ojo clínico las contradicciones de
la historia, la memoria, la nostalgia, el tiempo. Dice que una vida que
se vive una vez es como un bosquejo sin la posibilidad de un ensayo, de
una prórroga. Es decir, que la vida tiene una fugacidad, una sola manera
de ser, pues no tenemos la posibilidad de vivir otras vidas, a no ser en el
campo de la imaginación.

En el mito del eterno retorno nietzcheliano, Kundera dice que vivir
una vida que se repite eternamente, produciría distintas interpretaciones.
Una revolución llena de exabruptos románticos, repetida varias veces, se-
ría una perversión histórica, donde el baño de sangre sería indecible.

Kundera se refiere a la pesadez y a la levedad como una de las mayores
incógnitas del ser humano. La opción por una de las dos sigue siendo
un misterio. Asumimos la carga más pesada, el sacrificio, el sufrimiento,
o andamos por la vida con la liviandad del ser. Al parecer la carga más
pesada sería la providencia, pensar que somos seres transcendentes. En
cambio, la levedad es un sentimiento más nihilista, donde la carga liviana
es el deseo de que la vida es un absurdo y, como tal, no transciende.

La pesadez del libertino en la novela, es el cansancio de las mentiras.
Jean Louis Chrétien en su ensayo Del cansancio dice: “que el deseo harto
y repleto, de un deseo saciado, hastiado de su propia satisfacción”, pro-
duce esa pesadez negativa. La carga de la mentira es en el fondo la mochila
del mujeriego. El héroe libertino a la larga se cansa de ese simulacro de
eternidad. ¿La carga positiva acaso sería una sola vida compartida por una

1



sola mujer? En la Insoportable levedad del ser dice que el amor se da en la
exclusividad de querer dormir con una sola mujer. El libertino no quiere
mayor intimidad, sino una vida fantasiosa, y carente de pesadez, libre de
preocupaciones y compromisos. En el transcurso de la novela veremos
que las casualidades confluyen un destino.

El ser humano de la modernidad fragua ese destino, pero necesita de
la ayuda de las causalidades, de los momentos adecuados. No para deter-
minarlo, sino para complementarlo.

El esencialismo kunderiano hace eco de la tradición, que pertenece a
un proyecto estético. El autor debiese restar a inflamar la grafología. El
autor, o mejor dicho, la obra es tachadura. En este mundo del archivero
mercantil hasta las destemplanzas del artista se les trata de sacar partido.
Hay un voyerismo del lector por saberlo todo influenciado por el esbirro
mercado editorial. Las novelas de Kundera no son confesiones autobio-
gráficas. Una novela no es más que un examen de la existencia de sus
personajes. Las novelas de Kundera así como sus ensayos son maneras de
analizar la vida de los otros, donde se cruza el contexto político, donde se
aborda las ideologías, los totalitarismos, una visión a veces moralista de la
vida moderna, como imagen y banalidad.

Lo que reclama Kundera es la mala lectura de las obras de ficción, las
cuales insisto no son auto confesiones del autor, pero hay críticos y lecto-
res que tienen el espurio deseo que la obra se le parezca a la vida del autor.
Es conocida la crítica de Proust con Sainte-Beuve. Señalemos que tenía
fijación por conocer todo lo del autor, sus correspondencias, su biografía
más íntima. Creía que el perfil biográfico del autor reflejaba su ficción.
La consigna –dice Kundera– era: “la literatura no es distinta o, al menos,
separable del resto del hombre”. Todavía hay esa tendencia por imaginar
que el autor pone su vida real en las novelas. La ficción es imaginación,
mundos posibles, no es autoafirmación, es posibilidad.

No hay nada más fastidioso que al autor se le pregunte si su obra es
auto biográfica. El autor utiliza su experiencia no para demostrar hechos,
situaciones, corroborar fechas y defunciones. El novelista al escribir se
deslinde de su persona, en otro, en sus personajes, en identidades dis-
tintas, en hallazgos, que, incluso no esperaba. Un novelista expone un
mundo que antes no estaba, no pontifica, sino que muestra alternativas a
nuestra existencia. Su catarsis es un mundo nuevo, imaginativo y poético.
Su filosofía no es la teoría, sino que la divagación del creador.

Felipe Acuña Lang

Niezsche:una corriente-niño de 180 años
El 15 de Octubre festejamos 180 años del nacimiento de este niño, que fue
Camello y León, pero primordialmente niño.

El origen de la tragedia data de 1871. Uno podría hacer una pequeña
secuencia de los inmediatos años previos, para comprender la magnitud
del efecto de su libro.

En 1865 William Jevons publica la Cuestión del Carbón, un análisis
microeconómico, sobre los efectos de la abundancia de energía para la
organización colectiva. Nietzsche es nuestro contemporáneo toda vez
que vivió bajo esa abundancia paradójica sin la cual sus caminatas por las
cumbres no habrían sido posible.

En 1866 Ernst Haeckel lanza su neologismo ecología, en un gesto que
conectará con la señal de Paul Crutzen de febrero del 2000.

En 1867 publica Karl Marx su libro/neologismo Das kapital.

El mundo moderno, al cual Nietzsche le adelantará el paso, se podría
organizar en torno a esos tres textos que prologando a Nietzsche, de al-
guna manera dibujan también la modernidad.

Carbón/petróleo, el robo a millones de años de energía acumulada
por los seres vivos y transformada por las entrañas de la tierra. Ecología, la
suma teológica del pensamiento actual, la comprensión cibernética tras
la muerte de la cibernética. El Capital, la expresión nuclear del programa
moderno, entre cuyas cenizas aún nos movemos.

Nietzsche supo volverse el último de la tribu, renegando y volviéndose
a los griegos o debo decir a la filosofía.

Siendo tribal Nietzsche abre un diálogo con otros tribales. En su ti-
empo, George Brandes. Tras su muerte, Herman Hesse, Stefan Zweig,
Karl Jaspers, Martin Heidegger, George Bataille, Sigmund Freud. En
América, José Carlos Mariátegui, Ezequiel Martínez Estrada, Gabriela
Mistral.

Ya bien entrado el siglo XX, Michel Foucault, Bruno Latour, Jacques
Derrida, Sarah Kofman, Peter Sloterdijk, Dorian Astor, Hugo Drochon,

Susana Munich, José Jara, Régis Debray. De estos últimos años rescata-
mos a Marta Faustino y José Ignacio Galparsoro.

Una tarea infinita leer a los lectores de Nietzsche. Sobre todo porque
el mismo pensador alemán requiere: crear un, dos, tres lecturas !! de cada
una de sus sentencias, de cada prólogo, libro, cartas. Mientras los libros
de Nietzsche descansan en nuestras paredes, nuevas sentencias parecen
reescribirse sobre las previas, nuevas actualidades se inscriben, sobre las
existentes.

La recepción local de Nietzsche en la primera mitad del siglo XX, es
un terreno por adentrarse. Sorprende saber que Así habló Zaratustra, An-
ticristo y Mas allá del bien y del mal, tuvieron sus primeras versiones en
castellano en 1933, 1935 y 1939 respectivamente, en Chile bajo el sello edi-
torial Ercilla, de la que se dice tuvo ritmo de edición de un libro al día.

Cultura, monoteísmo y política

Nietzsche es el gran lector del antropoceno -entendido como el diagrama
de fase del artículo de Steffen en PNAS 2018, Trajectories of the Earth Sys-
tem in the Anthropocene- que también podría deminarse “earth is out of
joint”.
Nietzsche es el gran guía en decirnos que el origen del malestar es la cul-
tura. Siempre y cuando aceptáramos con Coccia que hay cultura en los
seres vivos y en el mundo, porque hay libertad.

Es precisamente esta libertad moral innata en todo ser vivo la
que hace de la naturaleza una historia y de las especies verda-
deras culturas a las que solo se puede acceder mediante la in-
vestigación etnográfica. de hecho, el recuerdo de este “pecado
original”, que no implica abandonar el paraíso terrenal sino
cambiar de cuerpo, no puede enocntrarse en los vestigios de
la materia: debe investigarse en una tercera población, en otra
cultura que haya conservado la memoria de esos hechos leja-
nos. Solo a través del contacto y la comunicación con los “es-
píritus” chamánicos (xapiri pë ), entidades que tiene forma de
“imágenes humanoides, miniatruas con ornamentos brillan-
tes y coloridos” y que son “en realidad los ‘seres-imagen’ de los
antepasados primordiales antes de su transformación animal,
se hace posible una relación justa y ecuánime con los animales.

2



De esta consideración cultural de los seres vivos, surge otro programa para
la ecología, con el cual nuestro filósofo no habría estado en desacuerdo,
creemos.

En primer lugar, los animales no tienen ninguna superioridad
moral sobre nosotros: la vida en todas sus formas es ambigua y
seguirá siéndolo. Por eso es necesario conocer el mundo, inter-
rogar a las demás especies, buscar la mejor alianza con ellas. Por
otra parte, refrerise a los animales y las plantas nunca significa
refrerise a una ausencia de historia, a un mundo sin cultura ni
tecnología. Se trata de entrar en relación con una infinidad de
mediaciones, como ocurre cada vez que entramos en relación
con otro ser humano. Al contrario de lo que hemos creído,
el problema no es la ausencia de conciencia o de palabras de
otras especies, sino nuestra capacidad para percibirlas. Todos
los animales y todos los seres vivos hablan, pero aún no hemos
encontrado la piedra Rosetta que traduzca su lenguaje al nues-
tro. Por eso, a la tesis de la incomunicabilidad entre humanos
y no humanos, este ñlibro opone la de un “poliglotismo hu-
manimal”.. . .
Si toda vida produce cultura, nunca habrá inmediatez ni ori-
ginalidad en la relación que podamos establecer con otras for-
mas de vida. La ecología no debe intentar agudizar ñas sen-
sibilidades ni deshacerse de la cultura. Debe convertirse en la
plataforma en la que cada especie se confies afruto de un pacto
etnográfico que necesita, a cada instante, ser renovado.
Emanuelle Coccia. Prefacio a El Espírit de la Floresta. Eterna
Cadencia, 2023.

Seres de la cultura, todos los seres. Problema cultural, problema de todos.

En lo que a nosotros corresponde, en cuanto a órdenes matriciales de
nuestra cultura: monoteísmo y humanidad, el mismo problema. Sea su
contracara imperios, estados, colonización, guerras.

Nietzsche puso en primer término esta forma cultural llamada mo-
dernidad, de la cual tenemos algunas señas gracias a él. De sus valores
basados en el dominio, de la imposibilidad de una historia, la recupera-
ción del perspectivismo. Con su Zaratustra nos insistió en el peso que
el monoteísmo, los monoteísmos tienen culturalmente sobre la política
y la economía. Jan Assman tallando las piedras de esa cantera abierta
por Niezsche, leyendo a Sigmund Freud, nos ha legado la expresión cos-
moteísmo, para no sólo multiplicar los dioses, sino traerlos de regreso al
mundo, mundanizar los dioses

Nietzsche nos dejó un gran torbellino a todos quienes quisíéramos
tener lecciones políticias. Aristocratismo tribal. Desprecio por las urnas,
los períodicos. Difícil tarea en un tiempo llenos de periódicos y de urnas.
Nada más lejano a la cultura que los partidos, los ministerios, los gobier-
nos.

Pero así como hay la necesidad de una gran salud, también la hay de
una gran política y de un partido de la tierra.

Si acaso queremos cruzar la cuerda tendida y no quedarnos del lado
de los humanos, sabiendo eso sí que en cualquier momento un bufón
podría saltar por sobre nuestras cabeza y arrojarnos al suelo.

Sólo junto a un niño de 180 años podríamos intentarlo.

3



Comentarios de Libros

Marcel Mauss. La Nación o el sentido de lo social. facultad libre LIMES UNSAM, 2023

Leer a Mauss en este texto, es volver sobre El Don y El Sacrificio, pero
también adentrarnos en las cuestiones de socialismo y nacionalismo.
Como todo gran pensador, Mauss da a la palabra nación un sentido
fresco y colectivo. La nación es construida por la gente y está muy le-
jos del estado. Una vez más Mauss es el estudioso de la circulación de las
cosas y de las ideas. Se da maña para dar un suave tirón de orjeas a Ga-
briel Tarde y su teoría de la imitación y para volvernos a encantar con
una sociología de lo recibido, los objetos, los gestos. Una sociología que
anticipó a Polanyi en las cuestiones de cómo se hace una economía y a
Foucault respecto del entrenamiento de los cuerpos, la producción de
gestos y la disciplina.
Por algo así, es que Latour en un libro con mucha reivindicación de
Tarde contra el ninguneo de Comte, citó magistralmente la reflexión
de Mauss sobre la caminata de las enfermeras francesas.
Donde se lee Nación bien podría releerse ecología, hacer de ese inter-
cambio entre movimiento social y acción política, entre lo que propone
Mauss como nación y lo que entiende por socialismo, en una herencia
de Saint-Simon siempre envilecido por el apelativo de utópico en manos
de Marx Engels.
Este libro etnográfico hace también la entografía de la actualidad, la
posguerra de la primera guerra mundial y el naciente bolchevismo.
Mauss muy cercano a Jaurés busca un sendero intermedio entre la se-
gunda y la tercera internacional. Pero además examina con profundidad
antropológica los hechos políticos contemporáneos.
Este libro audaz, publicado en francés en 2013, sobre los manuscritos de
un texto escrito en los años 20, traducido por un trabajo de seminario
por el equipo de LIMES UNSAM de Rosario, también nos propone un
camino, al que Mauss analoga con la caída de los dientes de leche:

los progresos económicos, técnicos y morales de las naciones
modernas, no imponen para nada estas alternativas revoluci-
onarias y radicales, estas elecciones brutales entre dos formas
de sociedades contradictorias, sino que estos se hacen y se
harán por procedimientos de construcción de grupos e ins-
tituciones nuevas al costado y por encima de las antiguas.
Los puntos de vista dramáticos y románticos de la historia no
tienen nada que ver con la realidad. La decadencia de un régi-
men y el renacimiento de otro no tienen necesariamente ese
aspecto catastrófico y trágico de las revoluciones; es más bien
la caída lenta de los viejos dientes y el crecimiento oscuro de
los nuevos los que servirían para figurarse esta sucesión de los
regímenes.[p.263].

Que Mauss hubiera suscrito mi traslape de nación a ecologismo, no es
sólo imaginación desquiciada. Al menos sabía que había una ecología
por venir.

El mundo es pequeño y puede ser recorrido ahora. Pero está
todavíalejos de ser un campo bien cultivado: “todo está muy
descuidado”, este parque, este paraíso –tal es el significado
de la palabra antigua– de los hombres, animales y plantas,
puede serlo algún día. Hay todavía siglos de trabajo que ha-
cer para hacer de este jardín del Eden del que la biblia seña,
a imitación de los viejos “ìmperios mesopotámicos” , o de
los juegos que los emperadores dieron a los romanos. Pero
el eterno sueño aparece hoy como una realidad tangible, una
posibilidad.[p.153]

Aldo Leopold. Una ética de la tierra

Traducido y publicado en CATARATA, 2017, es el primer texto en
nuestro idioma de este conservacionista norteamericano, heredero de
Thoreau y Muir.
La lectura de ecologistas con una tradición centenaria es siempre un regalo
para una marcha que cada vez requiere más largo aliento y perspectiva.
Se publica casi íntegro su Almanaque del Condado Arenoso, en el que
va contando mes a mes los acontecimientos y vistantes del Condado. Se

han recortado solamente algunos textos de Bocetos de Aquí y allá. Sus
conclusiones consideran un notable desarrollo de una ética de la tierra, la
conciencia ecológica, comunidad.
Esta publicación es una contribución a nuestro conocimiento del eco-
logismo conservacionista estadounidense, por la lectura de una obra
mayor del ecologismo del siglo XX. Nuestros puntos comunes son mu-
cho mayores de los que hace evocar la palabra conservacionismo.

Evelyn Fox Keller El espejismo de un espacio entre naturaleza y cultura

No es fácil encontrar los libros de Evelyn Fox. Aunque recientemente
Lancet le dedicara un obituario, a un año de su muerte obituario, su tra-
bajo sobre Barbara Mcklintock, premio Nobel por sus estudios genéticos
en el maíz, no tiene versión en español. Manantial ha publicado Lenguaje
y Vida. De modo que el texto de katz, como tantas de sus publicaciones,
es un don.
Este libro se concentra en el debate biológico y genético sobre en los ge-
nes o en el ambiente, por supuesto derribando las falacias que separan
tan fácilmente dos aspectos no sólo entremezclados, sino que muchas ve-
ces usado en significados radicalmente distintos.
Sin duda los genes de Mendel ya no existen y las pocas enfermedades ge-
néticas localizables en la codificación de un aminoácido, no sirven para
entender las plasticidades del desarrollo y el rol del ADN en la regulación
de la vida.
Ese es el propósito principal del libro:

Incluso dejando de lado los muchos porblmeas discutidos en
este libro, creo que las mediciones de heredabilidad son un
modo extremadamente indirecto de buscxar ese tipo de ind-

formación, por lo que preferiría reformular la pregunta por
completo, cambiándola por una que se enfoque directamente
en lo que me parece que la gente más quiere saber, y una pre-
gunta, además. que las realidades del desarrollo biológico nos
permitan responder. Dejemos de preguntar cuánta de una
determinada diferencia entre grupos se debe a la genética y
cuánto al entorno; preguntemos, en cambio, cuán maleable es
el desarrollo individual, humano en una determinada edad del
desarrollo. Como ya dije, no hay ninguna razón pra priviegiar
el nacimiento como la línea de corte: el desarrollo dura toda
la vida, y lo mismo sucede con la plasticidad. Puede que no
compartamos el interés de los criadores por la selección artifi-
cial, pero sin duda tenemos, como científicos y ciudadanos, un
compromiso con intentar maximizar el desarrollo del poten-
cial humano individual. Y, para esto, necesitamos compren-
der mejor los recursos que contribuyen a ese desarrollo, y cuál
es la mejor manera de ponerlos en juego.¿Qué tipos de inves-
tigación pueden proporcionarnos esa información? Yo apos-
taría por los nuevos estudios de la plasticidad fenotípica que

4

https://www.thelancet.com/journals/lancet/article/PIIS0140-6736(23)02838-6/fulltext


estamos empezando a ver no solo en la biología del desarrollo,
sino también en las neurociencias, la fisiología y la ecología. El
trabajo científico capaz de informarnos productivamente so-

bre las cosas que queremos saber no escasea, pero necesitamos
plantear nuestras preguntas de un modo en que la investiga-
ción pueda responderlas.

David Deamer. El Origen de la vida. Todo cuanto hay que saber.

No sé si los adultos compran estos libros, Si son biólogos, seguro que si-
guen las noticias del origen de la vida en las publicaciones semanales de las
revistas científicas. Y si son adultos normales, vacilarán ante un pequeño
libro ilustrado en magníficos colores.
En sus 124 páginas nos señala porque es posible señalar que esta vida na-
ció en este planeta, en agua dulce. Y de que modo las moléculas de ARN
fueron organizando proteínas y ADN, como los lípidos fueron esenciales

para cerrar reacciones bioquímicas. El libro habla de viriones y archeas,
de simbiosis y de geología, de fusión nuclear de los átomos y de las propi-
edades terciarias de las proteínas.
Adquiera este libro con el afán de un niño. Y léalo teniendo a mano todo
lo que un adulto normal deba o quiera saber de biología, celular y de las
otras.

Timothy Morton y Dominic Boyer. Hiposujetos. Cómo convertirse en humanos

Morton, el mismo de los hiperobjetos, propone reducir ahora el ám-
bito de la contraparte. Volvernos hiposujetos.
Un libro escrito de forma compartida, que no permite identificar las par-
tes de los autores, que nos propone ceder en vez de aumentar. Desman-
telar el apocalipsis. Sincerar apegos.

¿Y si en vez de intentar trascender se pudiera desrrollar una
mayor vulnerabilidad? Eso es algo en lo que no puedo dejar
de pensar. Es decir, volverse más susceptible a una mayor va-
riedad de cosas que no son tú, la mayoría de las cuales son hu-
manas, incluido tu propio cuerpo. En ese sentido, ni siquiera
la especie humana es humana, si consideramos que las bacte-
rias intestinales, microbios y otros microorganismos que viven

en nuestro cuerpo superan en número a nuestras células hu-
manas 10 a 1. Son pequeños, pero muy activos. Creo lque lo
que estas diciendo es que necesitamos prestar atención al ghe-
cho de que somos vulnerables y estamos interconectados con
otros seres. Y que los amenazadores hiperobjetos en el Antro-
poceno nos hacen experimentar nuevas clases de vulnerabili-
dad, pero también nos hacen descubrir nuevas y potenciales
alianzas; por ejemplo, en el ganado que muere en los genocidas
mataderos industriales y los humanos cuyas casas están siendo
inundadas por el nivel del mar, o que están siendo empujados a
convertirse en refugiados. Ambas formas de vida están siendo
extinguidas por procesos interrrelacionados, y tienen intereses
comunes que raramente son identificados como tales.

Camilo Godoy Pichón. De la deuda ecológica al ecodesarrollo. Conflictos locales, estrategias globales y deprediación en el sur de Chile

Llegar a este libro no fue fácil. Una editorial argentina con las dificultades
de distribuir y pagar entre naciones. Por suerte, pudimos encontrarnos
con Camilo casi en la ex Santos Dummont, hoy Carlos Lorca. Casi, por-
que los desencuentros terminaron en el campus de Q.F.
Un libro de ecología política de un sociólogo joven.
El libro se concentra en tres aspectos que han sido pobremente analizados
en los trabajos de corriente principal, para el caso chileno: la ecología polí-
tica de la década pasada y su combinación con la teoría de la dependencia
y el estudio de dos casos: la industria forestal y la salmonicultura.
Los tres aspectos son muy relavantes para quien se considere algo ecólogo

y el aporte de Godoy es particularmente relevante, en un momento muy a
la baja en la combinación de activismo y teoría, en las cuestiones cruciales
de ecología y territorios.
Sin embargo los problemas van en alza, las políticas ambientales se han
vuelto erráticas y la transformación energética, aquí no estudiada dada su
temporalidad, condena a las zonas ya dañadas a mantenerse como dispo-
nibles a toda industrialización posible.
Celebramos este aporte que ilumina las zonas oscuras de nuestra felicidad
actual.

M. K. Ghandi. El Camino de la Noviolencia. Aforismos.

Un ordenamiento de ideas de Ghandi en 5 conglomerados: noviolencia,
desobediencia, mujer, Dios, civilización occidental. El editor y traductor,
Alan Meller, ha realizado una notable y personal producción de aforis-
mos, leyendo y releyendo a Gandhi durante años.
Meller además cuenta que estos trabajos coincidieron con las manifesta-
ciones del 2019 y fueron también parte de su dialogo con los estudiantes.
Como valioso complemento a esta lectura, es posible escuchar también
un podcast del editor en el sitio de la PUC con motivo de la presentación
del libro Podcast
La presencia de Gandhi entre nosotros, no sólo nos trae su mensaje de
Noviolencia, sino también mensajes de austeridad, autosustentabilidad,

fe y distancia con el machismo.
La cuestión de la violencia se ha concentrado en seguridad. Es una con-
signa que alimenta a la industria de guardias de gorra negra de beisbol y
chaquetas rojas.
Que se trate de una violencia mantenida no parece importar.
La lectura de los aforismos de Gandhi y de la introducción de Alan Meller
es una valiosa contribución para moverse en otra dirección.

Se nos dice que una vez nuestra tierra fue la morada de dioses.
No es posible concebir a dioses habitando una tierra que se
torna repugnante por el humo y el estruendo de las chimeneas
de los molinos y las fábricas y cuyas carreteras son atravesadas

5

https://www.podomatic.com/podcasts/ceapucv/episodes/2019-10-10T17_07_13-07_00


por acelerados motores, arrastrando numerosos vagones ates-
tados de hombres que, en su mayor parte, no saben qué per-
siguen, que a menudo están distraídos y cuyo temperamento
no mejora al ir incómodamente empaquetados como sardinas
en lata y encontrarse en medio de extraños que los expulsarían

su pudieran y a quienes, a su vez, expulsarían de igual manera.
Menciono estos casos porque se los considera como símbolo
del progreso materia. Pero no añaden ni un átomo a nuestra
felicidad.

Graham Harman. Inmaterialismo

Graham Harman es el creador de la ontología orientada a objetos (OOO),
teoría que de alguna manera continúa y desvía los postulados de la Actor
Network Theory (ANT).
El punto de Harman es que cuando los objetos no hacen nada, en esos
momentos en que están quietos, no dejan de tener la riqueza y la poten-
cialidad que la ANT sólo reconoce a los objetos en su acción.
Usando la compañía de las Indias Orientales (VOC) como caso de estu-
dio, Harman muestra que los objetos son más ricos y potenciales que lo
que el antiguo y nuevo materialismo preconiza. Por tanto a eso llama in-
materialismo y propone los siguientes axiomas:

• El cambio es intermitente y la estabilidad es la norma

• Todo se estructura de acuerdo con la definición de límites y los pun-
tos de interrupción, en lugar de uso de los gradientes continuos

• No todo es contingente

• Las substancias o los sustantivos tienen prioridad sobre las acciones
o los verbos

• Por transitoria que sea, todo tiene una esencia autónoma; y nuestras
prácticas no la comprenden mejor que nuestras teorías

• Resulta más interesante saber qúe es una cosa en lugar de lo que hace

• El pensamiento y su objeto no están ni más ni menos separados que
dos objetos cualesquiera, y, por lo tanto, estos no “intra-actúan”,
sino que interactúan entre sí.

• Las cosas son simples en lugar de múltiples

• El mundo no es solo inmanente, y eso es algo bueno porque la ima-
nencia pura sería opresiva

Pedro Costa. Manual crítico de Cultura Ambiental

Con un buen internet cualquiera podría hacer un Manual sobre cuesti-
ones ambientales. Una suscripción a IA podría ayudar. Pocos pueden
hacer un Manual Crítico de Cultura Ambiental. Pero quizás sólo Pedro
Costa puede haber hecho este texto. Pedro comenzó como ingeniero eléc-
trico una lucha respecto de las centrales nucleares en 1974 y renunció a su
trabajo.
Ha estudiado sociología y periodismo. Condensa aquí sus saberes técni-
cos y su conocimiento del movimiento ecologistas desde los años 70 y por
supuesto, lo que ha estudiado en forma retrospectiva.
Este manual es entonces una reflexión muy informado de un testigo, un
activista, un estudioso. Pedro Costa está muy actualizado y no elude las
cuestiones contemporáneas.
No es seducido por los cantos de sirenas del ambientalismo mediático
ni por los catastrofistas ni aquellos que hacen de la huella de carbono,
el trapo de limpiar. Reconoce al Club de Roma sus aportes y señala las
confusiones del Informe Brundtland y la insustentabilidad del desarrollo
sustentable.
La perspectiva de Pedro combina economía, ecología ingeniería y política,
insuflándonos con el aliento del ecologismo de lo 70, de lo que sabían y
del grado de compromiso de los tiempos.
Revisa la producción de los economistas que disintieron del enfoque tra-
dicional como Serhii Podolinsky, Georges-Roegen y su compatriota Joan
Martínez Alier.

Construye su lista de pensadores ecologistas, contribuyendo a renovar la
memoria y el reconocimiento de una tradición prolongada. En dos pala-
bras condensa sus aportes.

• René Dumont (1904-2001): la utopía o la muerte.

• Ernest Schumacher (1911-1977): exaltación de lo pequeño.

• Barry Commoner (1917-2012): Delenda est technologia.

• Murray Bookchin(1921-2006): ecología y anarquismo.

• André Gorz (1923-2007): teórico de la ecología política.

• Ivan Illich (1926-2002) : un humanista radical.

• Edward Goldsmith (1928-2009) y The Ecologist

Pese a lo diverso y técnico de varios pasajes del libro, este Manual se lee
alegremente y se disfruta. Por supuesto que varias lecturas del mismo son
provechosas y necesarias.
Pero no se trata de un trabajo cuesta arriba ni de la necesidad de llenar el
pizarrón con ecuaciones.
No te confundas el libro es sobrio, carece de tapas duras y tiene 350 pá-
ginas. Pero es un libro que vale la pena que esté en la cabecera de todo
ecologista y de un ciudadano del siglo XXI informado.

Georges Didi-Huberman Supervivencia de las luciérnagas

Usando una cita de Pasolini, Didi-Huberman nos propone un trayecto
porla pequeña luz, desde Dante hasta Agamben, pasando por Aby War-
burg y Benjamin.

La herencia de Warburg es la de las imágenes que carecen de una continui-
dad temporal. De Benjamin, la cuestión de la experiencia que en palabras
del pensador “estaba a la baja”.

6



Las luciérnagas no sólo apuestan por lo pequeño, sino también por lo in-
destructible

Imágenes, pues, para organizar nuestro pesimismo. Imágenes
para protestar contra la gloria del reino y sus haces de dura luz.
¿Han desaparecido las luciérnagas? Desde luego que no. Al-
gunas están cerca de nosotros, nos rozan en la oscuridad; otras

se han ido al otro lado del horioznte, tratando de volver a for-
mar en otras partes su comunidad, su minoría, su deseo com-
partido. Incluso aquí siguen en nuestra mente las imágenes de
Laura Waddington y los nombres –en medio de lo genérico del
filme– de todos aquellos a quienes encontró. Podemos volver
a ver el filme, podemos hacerlo ver a otros, hacer circular sus
jirones, que suscitarán otras imágenes-luciérnagas.

Próximo número Winter solsticium 2025
• En agosto-octubre nos hemos sumado a Pacífico/Joviales, una revista en sistema OJS, en el joviales.cl Con motivo de la presentación de VRB en CENTEX

el 7 de noviembre de este año, ya somos parte de un mismo proyecto editorial, y seguimos cultivando las particularidades. Damos entonces las explicaciones
por este número de primavera que se sincroniza con los ritmos de aparición de la Revista. ¿Y el papel? Aun estamos buscando las ideas y formas para
recuperar el paso. No queremos renunciar.

Por imprimir en Almendral impresores, Yungay 2348, Valparaíso

7

https://joviales.cl/index.php/public_html

	 Marcel Mauss. La Nación o el sentido de lo social. facultad libre LIMES UNSAM, 2023
	Aldo Leopold. Una ética de la tierra
	 Evelyn Fox Keller El espejismo de un espacio entre naturaleza y cultura 
	David Deamer. El Origen de la vida. Todo cuanto hay que saber. 
	Timothy Morton y Dominic Boyer. Hiposujetos. Cómo convertirse en humanos
	Camilo Godoy Pichón. De la deuda ecológica al ecodesarrollo. Conflictos locales, estrategias globales y deprediación en el sur de Chile
	M. K. Ghandi. El Camino de la Noviolencia. Aforismos.
	Graham Harman. Inmaterialismo
	Pedro Costa. Manual crítico de Cultura Ambiental
	Georges Didi-Huberman Supervivencia de las luciérnagas
	Próximo número Winter solsticium 2025

