
VALPARAÍSO REVIEW OF
BOOKS

Volume 3 Number 8 ( y 7 y 6) Winter Solsticium 2024

TEMAS
¿Políticas Espectrales y de la Amistad? ¿Políticas del Antropoceno?
Claveles de abril: una caminata con Nietzsche
Performativos infelices
¿50 años ó 92 ppm?
Nostalgia, solastalgia, futuralgia
Comala de mi ensueño
El viejo que no olvidó que era hippie
Comentarios de libros
Jorge Magasich: Historia de la Unidad Popular
Thomas Macho: Arrebatar la vida
Siddharta Mukerje: La armonía de las células. Una exploración de la medicina y del nuevo ser humano
William E. Conolly: (Frente a lo planetario). Humanismo entrelazado y política del enjambre
Barbara Cassin: Cómo hacer de verdad cosas con palabras. Homero, Gorgias y el pueblo Arco Iris
José Bengoa. Viaje a Caral. Crónicas acerca de la larga historia de América y la resistencia de los pueblos.
Bruno Latour. Cómo habitar la tierra.
François Sarano El retorno de Moby Dick.
Diego Alfaro Palma. Valles sonoros. Un ensayo en torno al viaje, la poesía y la escucha.
Carlos Pittella y Jerónimo Pizarro. Cómo Fernando Pessoa puede cambiar tu vida.

Valparaíso, 21 de Junio de 2024
Yuri Carvajal Bañados-editor
valparaiso.review@gmail.com



Una explicación
Volvemos al papel impreso tras un silencio de poco más de un año. Agra-
decemos la paciencia e inquietud de aquellos que nos preguntaron por
la edición en papel. Sin su insistencia esta recuperación no habría sido
posible. Incorporamos entonces los contenidos de los dos números que

están disponibles online y el de este número. El anuncio sobre Shaikh y
Guimaraes no lo hemos olvidado, pero nos han aparecido otros autores
con mayor urgencia.

¿Políticas Espectrales y de la Amistad? ¿Políticas del Antropoceno?
El reconocimiento de que algo es necesariamente como es origina una

especie de libertad: una vez que se reconoce eso, se aprende cómo se debe
actuar.

Gregory Bateson. El tiempo está descoyuntado.

tengo una percepción y una interpretación muy animalista de todo lo que
hago, pienso, escribo, vivo, pero asimismo de todo, de toda la historia, de

toda la cultura, de toda la sociedad así denominada humana, a todos lo
niveles, macro- o microscópicos. Mi único afán es no interrumpir esa

«visión» animalista sino no sacrificarle ninguna diferencia, ninguna
alteridad, el pliegue de ninguna complicación, la apertura de ningún

abismo por venir.
Jacques Derrida. El animal que luego estoy si(gui)endo.

Introducción

Dejé de escribir este texto hace dos días. Lo retomo esta mañana en que
el agua regresa a mi casa y tres comunas vecinas han sido golpeadas con
muerte, destrucción y caos, por incendios. Miro con sorpresa aviones
emitiendo más CO2 para calentar aún más el planeta, tratando de apagar
los fuegos. Como era esperable, cuando los vegetales crecidos en abun-
dancia de ese mismo CO2 y del agua traída por una ENSO desplazada
hacia el polo humedad, fueron consumidos, recién se apagaron las lla-
mas.
Los incendios me reiteran la centralidad de la comprensión y de la liber-
tad que puede allí originarse. Por eso retomo una escritura cuya soledad
cuestiona radicalmente su valor. Simplemente la retomo.
Antropoceno nació complejo, desde el mismo instante de que Crutzen
dijera:
“Stop saying the Holocene!
We’re not in the Holocene any more”
en febrero del 2000 en Cuernavaca, en la XV conferencia del IGBE.
De ahí en adelante, la cuestión estratigráfica pasó a tener un lugar desta-
cado en un debate que en lo básico, es existencial para nuestra especie.
La frase de Crutzen es nietzchiana por su forma como por el ejercicio de
filosofar a martillazos. No se trata sólo de algo que ha perecido, de algo
- cada vez es más creíble- que nunca realmente existió, un artefacto de
técnica en el campo de las ideas, una choza intelectual para campesino
sedentarios de occidente, que nunca se resignaron a su intemperie.
En este terreno, la escritura de un filósofo no basta y se requiere un
acuerdo sobre data (Global Standard Stratigraphic Age) –limitado al
precámbrico por ahora– o un límite físico identificable en los estra-
tos(Global boundary Stratotype Section and Point, GSSP).
Arrojados en ese ahí de la discusión, todo indica que la señal será alrede-
dor de los años 50 del siglo XX, sea la explosión de Trinity el 16 de Julio
en Alamo Gordo (la precisión es del orden de segundos en este caso) o
las pruebas de posguerra, que ya demuestran la presencia de plutonio en
forma sincrónica y por todo el orbe.
Los exterminios de pueblos de originarios desde 1492 en adelante, que-
dan fuera de la prueba. No sólo se obvian las extinciones coloniales de
España, sino también las republicanas de Chile por supuesto y las de
Estados Unidos. Guerras despiadadas, cercamientos, humillaciones, re-

ducciones, escolarizaciones.
Para mí, en una apropiación indebida, la frase “time is out of joint” es la
mejor data. Se aproxima en una decena de años a 1610 (debe de haber sido
escrita alrededor de 1559 ó 1600), fecha sustentada por Latour en sus con-
ferencias Face a Gaia, que combina política (asesinato de Enrique IV en
francia), ciencia (publicación de El Mensajero de los Astros de Galileo)
y CO2 (los niveles más bajos registrados, dada la expansión vegetal pro-
vocada por el genocidio de unos 80 millones de pobladores originarios,
durante la conquista española de América). La comisión estratigráfica
no revisa archivos de papel, ni acontecimientos políticos, de modo que
no hay espacio en el debate para considerar lo descoyuntado de los ti-
empos. Ni siquiera considerarían que la misma sentencia fue usada por
Bateson en el memorándum entregado a los regentes de la Universidad
de California en agosto de 1978. Aunque ya en ese texto señalara rasgos
de la actual crisis que están profundamente activos:

“El tiempo está descoyuntado” porque estos dos elementos
componentes del avance del proceso evolutivo tiene el paso
cambiado: la imaginación se ha adelantado demasiado al ri-
gor, y el resultado, para personas de edad conservadora como
yo, se asemeja notablemente a la insania, o quizás a la pesa-
dilla, la hermana de la insania

La salida del tiempo de su marco, de su quicio, de su coyuntura, sigue
siendo para mí la mejor descripción del Antropoceno.
El tiempo como senda o como clima, carecen de armonía, de estética.
No marchamos. Los ecosistemas de millones de años ya no andan, el
planeta se mueve a otra fase, estamos dislocados. Cuando debemos
actuar como especie, somos lo más lejano a una especie. Estamos frag-
mentados, nos organizamos en pequeños núcleos duros, pero como
especie estamos divididos. Tenemos la miseria del fragmento, incapaces
de grandeza, es decir de fragilidad. En los ecosistemas las especies han de
saber comportarse. Aquellas que no armonizan, que no dialogan, que
no tranzan, son una maldición.
No se trata de que modificamos el planeta. Todas las especies lo hacen.
Gracias al esfuerzo de los seres fotosínteticos oxigenando el planeta, es-
tamos vivos. La más grande revolución geológica ya ocurrió, a punta de
Rubisco, la enzima más abundante del planeta. También lo hicieron los
corales, produciendo arrecifes que generaron una nueva geología. La
cuestión no es si modificamos o no el planeta. No hay forma de vivir en
esta tierra sin producir efectos. De lo que se trata es de armonizar. No
de arrasar.
Necesitamos volvernos una especie, para armonizar con otras especies
en los ecosistemas. Es el propósito a mi juicio de la nueva internacional
que explora Derrida. Una nueva terrestrial, ya que las naciones están
bien deshilachadas: volvernos una especie, estatus de justicia con vege-
tales, animales, bacterias, arqueas y hongos. Potenciar nuestra fuerza
destructora para volverla restauradora. En este mundo en que el trabajo
ya no existe, generar ese híbrido o esa aporía, que resultaria un trabajo
ecológico. Mestizaje necesario porque si el antropoceno no es una ame-
naza al presente, sino la constatación de algo que ya ocurrió, significa
que debemos combinar algunas leyendas de tiempos pasados como el
trabajo, con alguna de las promesas pos-antropoceno, como la ecología.
Palabras descoyuntadas para tiempos descoyuntados.
Como se comprenderá por el subtítulo, mi espectro aquí es Derrida, un
texto suyo de 200 apretadas páginas, lúcido y situado a 7 años de dis-
tancia de la sentencia de Crutzen, cuya tardía lectura me ha empujado a

1



escribir una vez más sobre Antropoceno.

Después del antropoceno

Las señales de alarma, el pánico, las lecturas catastrofistas no sirven de
mucho. Ningún movimiento nace huyendo. Por eso ni largas enu-
meraciones de problemas, cada cuál mas grave ni la palabra crisis son
promotoras de una acción colectiva como la que necesitamos.
Antropoceno ya ocurrió. El 2000, cuando Crutzen lo formuló, era ya
tarde. De lo que se trata es de reconocer el presente. Porque casi no
pensamos en el presente. Y esta vez sí que necesitamos pensar.

El antropoceno es un hiperobjeto, un cuasi-objeto y un
espectro

Es notable que por tres vías distintas lo que se llama objeto (y del otro
lado, sujeto) se reconozca insuficiente, parcial y limitado Los hiperob-
jetos de Norton, los cuasi-objetos de Serres, los espectros de Derrida,
hablan de la necesidad de recomponer esta piedra angular de nuestra
comprensión. Si occidente no se conmovió con la muerte de Dios, la
muerte del objeto debería promover un entendimiento acerca de lo que
significa descoyuntado.
Antropoceno es una de esas cosas que viven como hiperobjetos, cuasi-
objetos o como espectros: mal delimitados, distribuidos, sacudiendo a
los humanos, plagados de borrosidades, plagados de comportamientos
inesperados, oscilantes, incomprensibles en plenitud.

Posibles Antropocenos en Derrida

Por supuesto que Derrida no consideró su actualidad –1993 es la fecha
de Wither marxism?– como antropoceno. Pero enumeró diez caracte-
rísticas de la actualidad que la parecían relevantes. La enumeración no es
oficiosa. Hay rasgos que un antropoceno demasiado naturalizado tam-
poco ha considerado y que es necesario incorporar. La más grave me
parece ser la cuestión de la crisis de partidos, régimen parlamentario, de-
mocracia representativa, estados.
Las diez características que Derrida señala son en forma resumida:

1. El paro, esta desregulación mejor o peor calculada de un nuevo
mercado, de unas nuevas tecnologías, de una nueva competitivi-
dad mundial, merecería hoy día, sin duda, otro nombre, al igual
que el trabajo o la producción . . .

2. La exclusión masiva de ciudadanos sin techo (homeless) de toda
participación en la vida democrática de los Estados . . .

3. La guerra económica sin cuartel entre los países de la Comunidad
Europea misma, entre ellos y los países Europeos del Este, entre
Europa y Estados Unidos, entre Europa, Estados Unidos y Japón
. . .

4. La incapacidad para dominar las contradicciones en el concepto,
las normas y la realidad de mercado liberal

5. La agravación de la deuda externa y otros mecanismos conexos
conducen al hambre o a la desesperación a una gran parte de la
humanidad . . .

6. La industria y el comercio de armamentos (tanto los «convenci-
onales» como los de máxima sofisticación tele-tecnológica) están
inscritos en la regulación normal de la investigación científica, de
la economía y de la socialización del trabajo en las democracias oc-
cidentales . . .

7. La extensión (la «diseminación») del armamento atómico, que
sostienen los mismos países que dicen querer protegerse de ella, no

es ya ni siquiera controlable, como lo fue durante mucho tiempo,
por estructuras estatales . . .

8. Las guerras interétnicas (¿hubo alguna vez otras?) se multiplican,
guiadas por un fantasma y un concepto arcaico, por un fantasma
conceptual primitivo de la comunidad, del Estado-nación, de la so-
beranía, de las fronteras del suelo y de la sangre . . .

9. ¿Cómo ignorar el poder creciente e in-delimitable, es decir, mun-
dial, de esos Estados-fantasma, supereficaces y propiamente capita-
listas, que son la mafia y el consorcio de la droga en todos los con-
tinentes, incluidos los antes llamados Estados socialistas del Este
europeo?

10. Pues, sobre todo, sobre todo, habría que analizar el estado presente
del derecho internacional y de sus instituciones . . .

De la enumeración precedente, comentaré que antropoceno o la eufe-
mística expresión de calentamiento global, cambio climático o la pacho-
tada de ebullición global, nos encuentran frente a un sistema político
incapaz de abordar con cierta eficacia un problema real.
Una combinación de trastornos ha puesto a las agencias públicas (y la
ONU es una de ellas) en grave impotencia. Inicié la secuencia en el ré-
gimen de partidos, en los partidos, porque esas organizaciones nacidas
al alero de la revolución moderna casi por definición, la francesa, han
colapsado. Y han llevado en su arrastre, a la caída de la democracia repu-
blicana, el parlamentarismo. Y también el sistema educacional, de salud
y el orden interno, los territorios de responsabilidad estatal por antono-
masia.
Para Derrida, tanto la democracia parlamentaria y liberal, las mo-
narquías constitucionales, los totalitarismos nazi, fascista o soviético de-
penden de algún modo de los partidos.

Ninguno de estos regímenes ha sido posible sin lo que podría
denominarse la axiomática del partido. Ahora bien, como, al
parecer, podemos comprobar que se anuncia por doquier en
el mundo de hoy, se torna no sólo cada vez más sospechosa
(y por razones que ya no siempre, ya no necesariamente «re-
accionarias», las de la reacción individualista clásica) sino ra-
dicalmente inadaptada a las nuevas condiciones –tele-tecno-
mediáticas– del espacio público, de la vida política, de la de-
mocracia y de los nuevos modos de representación (parlamen-
taria y no parlamentaria) que requiere.

Ese fenómeno político, es tan propio del antropoceno como el efecto
invernadero causado por los combustibles fósiles, la saturación de fós-
foro y nitrógeno de la superficie, la pérdida de biodiversidad, la escasez
de agua, los contaminantes químicos. Habría que adicionarlo a sus ras-
gos definitorios.
La única presencia en el desarrollo de Derrida de los aspectos «natura-
les» del Antropoceno es en la cuestión de la biodiversidad. Lo dijo con
todas sus letras

(Y, provisionalmente pero a disgusto, tendremos que dejar
aquí de lado la cuestión, sin embargo indisociable, de lo que
está sucediendo con la vida llamada «animal», la vida y la
existencia de los «animales» en esta historia. Esta cuestión
ha sido siempre seria, pero se volverá masivamente inelucta-
ble.)

Fiel a ese dejar “de lado” pero no soslayar, en 1997 en Cerisy dedica su
reflexión a la cuestión animal. A partir de este texto, entiendo mejor la
radicalidad política con que Derrida escribe Espectros de Marx.

Antropoceno como guerra contra la «naturaleza»

¿Hay algo más nauseabundo que el sentimentalismo hacia
plantas y los animales por parte de una criatura, que desde
su nacimiento, ha causado estragos en el mundo vegetal y
animal,como si fuera su más feroz enemigo, y que reclama,

2



finalmente, que sus debilitadas y mutiladas víctimas le qui-
eran con sentimientos de ternbura? Ante este tipo de «na-
turaleza», es preciso que el hombre ante todo sea serio, se si
trata de un hombre que piensa.
F. Nietzsche. Aurora, 286 Animales domésticos, falderos y
semejantes

La cuestión animal pasa a tener una perspectiva en la cual se podrían ar-
ticular políticamente los efectos del Antropoceno. Parte diciéndolo en
forma breve y fuerte: “Lo político implica el ganado”. Esto conecta con
los gobiernos pastorales de Foucault. Pero tiene una intensidad abso-
luta.
Más adelante, comentando a Adorno que resulta ser muy lúcido en este
aspecto, le corrije su benevolencia con Descartes:

No me creo nada de esto, creo que el cartesianismo perte-
nece, bajo esa indiferencia mecanicista, a la tradición judeo-
cristiano-islámica de una guerra contra el animal, de una
guerra sacrificial tan vieja como el Génesis.

La exploración filosófica de Derrida revela en la crueldad animal un rasgo
filosófico, justificado de manera poco consistente, por Lacan, Levinas,
Heidegger. La falta de mundo con que Heidegger se despacha el tema
animal, o la incapacidad de fingir que se finge, según Lacan o la ausencia
de Rostro para Levinas, son evidenciadas en su inconsistencia por Der-
rida y merecen un repudio intelectual, tanto como una condena ética,
porque sustentan la violencia animal y de pasada, la inter-humana.
Quizás Derrida como nadie, ha propuesto una argumentación política y
filosófica de la sexta extinción que implica el antropoceno. Se encarga de
señalarnos que lo animal no es puramente eucarionte no fosotintético:

(aunque para los griegos, la zoografía designaba el hecho de
pintar retratos de los seres vivos en general y no solamente la
pintura de animales)

Lo animal, entendamos por ello, lo vivo (y con el uso de esta palabra sólo
hemos desplazado un poco la dificultad), es una distinción que permite
hacer una guerra. Y la sexta extinción, es parte de esa guerra a muerte. Y
por tratarse de lo vivo, es el planeta por doquier al que se le practica esta
guerra a muerte que es el Antropoceno.

Pero, entonces, es estado de cultura y de socialidad regular al
que conducirían las guerras humanas, según un designio pro-
videncial del Maschinenwese der Vorsehung, seguiría siendo,
en forma de pax humana, la prosecución de una guerra sin
cuartel contra el animal, sólo un momento de esa guerra a
muerte, la cual debería desembocar en un mundo sin anima-
les, sin animal digno de ese nombre y que viviría con vistas a
otra cosa que a convertirse en medio para el hombre, ganado,
instrumento, carne, cuerpo o ser vivo experimental.

El reconocimiento de la animalidad como una distinción política, in-
fundada, hace de ese reconocimiento uno de los propósitos centrales de
la deconstrucción. Sus categorías analíticas más primordiales: la marca,
la grama, la huella, la différance, son reconocibles en la actividad vital de
todos los seres vivos:

([ . . .Señalo muy deprisa de paso, a título de autobiografía
intelectual, que si la deconstrucción de «logocentrismo» ha
tenido necesariamente que desplegarse a través de los años
en deconstrucción del «falogocentrismo» y luego del «car-
nofalogocentrismo», la sustitución absolutamente inicial de
los conceptos de habla, de signo o de significante por el con-
cepto de huella o de marca estaba de antemano destinada, y
de manera deliberada, a traspasar la frontera de un antropo-
centrismo, el límite de un lenguaje confinado en el discurso
y las palabras humanas. La marca, el grama, la huella, la dif-
férance conciernen diferencialmente a todos los seres vivos, a
todas las relaciones de lo vivo con lo no-vivo])

Pondría como debido complemento del análisis de Derrida, un artículo
del 2018 titulado The broiler chicken as a signal of a human reconfigured
biosphere. El consumo humano ha generado que la especie Gallus gal-
lus domesticus alcance una población de 22,7 mil millones de individuos.
La modificación de la biodiversidad es de tal magnitud que esta especie
sobrepasa más de diez veces a otras domesticadas y de consumo. En un
mundo en que humanos y sus animales domesticados representan más
masa que todo el resto de los vertebrados terrestres.
Sin embargo broiler chicken no puedo considerar esto como fortuna. Su
biología ha sido modificada de tal modo que su estructura ósea actual di-
fiere radicalmente de aquella previa a la domesticación hace 8000 años
o incluso, de los tiempos del imperio romano. Cambios dietéticos pro-
vocados por los humanos y en su forma de vida pueden ser identificados
analizando la composición isotópica de carbono y nitrógeno de sus hu-
esos, así como de las patologías que los restos recientes muestran.
Este artículo cuantifica, marca, revela la huella de animales no dignos de
ese nombre.

guerras interétnicas

Un punto notable, pero como al pasar, es la calificación en el punto 8 de
las guerras como inter-étnicas. Y he intercalado la cuestión animal antes
de entrar en él, porque es posible entender las guerras interétnicas como
parte de las guerras contra los animales.
Si las guerras responden a este tipo de cuestiones, entonces la guerra fría
es una mala forma de entender el presente. Porque sopone un conflicto
guerrero entre dos sistemas. Es una guerra que posee cierta dignidad
olímpica, una guerra de los cielos. Allí donde se libraba un combate sin-
gular entre capitalismo y socialismo. La cuestión no es pequeña, pues
Chile, modesto país al borde del mar, dignificó su tragedia de 1973 sin-
tiéndose parte de tan noble estirpe. Los desaparecidos, el bombardeo de
La Moneda, el suicidio de Allende, podrían ser ecos de un conflicto uni-
versal.
Pero si la segunda guerra mundial fue sólo una más de tantas guerra in-
terétnicas, librada por supuesto con/contra los animales (Nelson Arel-
lano me dijo alguna vez que la II Guerra Mundial fue la que movilizó -y
mató, ¿no?- más caballos). Entonces el golpe de estado, con sus métodos
de guerra sucia, fue una sucia guerra inter étnica, carente de cualquier
señal de sentido universal.
Y si la guerra fría nunca existió, los ejercicios de crueldad y maldad,
animados por el odio, son aún más vacíos. Nunca colisionaron capi-
talismo contra socialismo, porque ninguno de los dos realmente exis-
ten/existieron. Ni tampoco chocaron de forma caliente o fría.
Algo de esto señala Derrida, cuando habla de que el miedo que genera el
espectro debe considerar también el miedo que el fantasma se produce
a sí mismo. Derrida dice respecto de que “todo el desarrollo «marxista»
de la sociedad totalitaria respondía también al mismo pánico” hay “que
tomare en serio semejante hipótesis”.
Que el desarrollo de la sociedad totalitaria sea un desarrollo «marxista»
no solo es serio, sino que ilustra y sugiere la necesidad de una ruptura
con los Espectros de Marx, una ruptura por supuesto más luxembur-
guista (folleto Junius) que Leninista.

En una palabra, toda la historia de la política europea al me-
nos, y al menos desde Marx, sería la de una guerra despia-
dada entre campos solidarios e igualmente aterrorizados por
el fantasma, el fantasma del otro y su propio fantasma como
fantasma del otro. La Santa Alianza está aterrorizada por el
fantasma del comunismo y emprende contra él una guerra
que todavía dura, pero una guerra contra un campo que, a
su vez, está organizado en base al terror del fantasma, aquel
que está frente a él y aquel que lleva dentro de sí.

Este vínculo, que debiera poner la biodiversidad como el problema del
Antropoceno, permite entender que nuestro problema es sostener una
guerra contra los vivos (y el mismo Derrida reconoce que esa frontera no
es tan precisa como se quisiera) una política de guerra, de exterminio y
crueldad. Decir origen para Derrida es de pésimo gusto, pero creo que

3



estamos autorizados a decir que se trata de una belicosidad organizada
en torno a lo que él denomina la cuestión de El soberano y la bestia.
Sólo quisiera agregar que en esta cuestión del trato animal como dis-
tinción relevante para analizar la política en el Antropoceno, Derrida
se encuentra en dichosa compañía. De Nietzsche, cuyo episodio del 3
de enero de 1889 en Turín condensa una larga preocupación por los ani-
males, y la crueldad con ellos. Y de Kafka, quien no sólo tuvo delicado
interés en mamíferos como ratas, topos, chacales, ovejas, monos, sino
que supo además devenir insecto, en un ejercicio de transformación sin
parangón. Con su talento, salvó todas las barreras de esa metamorfosis,
declarando desde la partida que se trataba de un despertar así. Tal como
en el Informe para una Academia la transformación en humano se hace
irreversible, volverse insecto para Kafka es una condición de toda la vida.
Hacer política con Nietzsche y con Kafka no es fácil. No se habla allí de
partidos ni de clases. Se trata de solitarios extremos, audaces pensadores,
soberbios hijos del Parnaso.
Pero hacer política con ese legado, resulta más jovial que la ofrecida por
Marx, Lenin o Trotsky.

Los capitalocenistas y la deuda con Marx

Aunque el texto se propone abordar principalmente la presencia de los
espectros de Marx (así en plural según él mismo se encarga de destacar),
he dejado para el final algo que hoy no me parece ser cuestión de primer
orden. Para Derrida Marx posee una connotación de crítica radical al
presente. Con 30 años tras su texto, la figura de Marx aparece menos
radical.
Por eso mismos, me permito diferir en este aspecto y de paso, sugerir se
descontinúe el uso de expresiones como capitaloceno, para referirse al
presente.
Los tres principales teóricos que alientan una perspectiva marxista al
antropoceno son Andreas Malm, Kohei Saito y Jason Moore.
Mientras Saito hace una lectura de textos en que Marx comprende que
el metabolismo del hombre con la naturaleza va a producir efectos ca-
tastróficos, Malm desdeña el Antropoceno y nos vuelve a situar en el
capitalismo, al que le da la connotación de fósil, por el tipo de energía
que le brinda aliento. Moore busca hacer un marxismo no dual y recons-
truye la historia ecológica a la luz de las escuelas de la economía Mundo
de Wallerstein.
Digamos que Saito encuentra muchos párrafos en que Marx, sobre todo
a la vista de la productividad de la tierra, considera la cuestión de los lí-
mites. Marx también puede hacer una crítica de la sensibilidad de su
época y de los efectos horribles sobre los seres vivos. Sus cartas de su
viaje de senectud a Argel hablan de un anciano sensible a los vegetales
y molesto por el ruido de los motores. Pero eso no lo hace un téorico
ecologista.
Malm practica un marxismo más ortodoxo, que incluso lo hace recono-
cerse leninista. Nos llama a no nublarnos la vista con un análisis material
que no vea las relaciones sociales de producción.
Moore intenta construir una teoría híbrida entre Marx y el ecologismo.

Capitalismo, capitalismos, capitalizaciones

Los tres autores comparten la cuestión de la existencia del capitalismo.
Unas relaciones sociales, que permiten definir la condición actual a
partir de la economía, de relaciones sociales de producción y leyes de
acumulación, así como del fetichismo de la mercancía, todas ellas arti-
culadas en la dinámica de la crisis.
Derrida en su texto vacila un poco y se desprende de la expresión capita-
lismo, para insinuar capitalismos y luego capitalizaciones. Su vacilación
no logra dar una salida consistente. La persistencia del capital, sea como
cosa o como proceso, es la parte más pesada de la deuda con Marx y la
que me parece debemos liquidar a la brevedad.
Capitalismo es un orden conceptual jerarquizado, que pese a que de-
bería desnaturalizar la economía y permitir hacer una crítica de los fe-

tichismos, nos sigue anclando en la dualidad naturaleza/sociedad, el
orden fundante de occidente. Pone a la economía que debiera criticar
como una zona privilegiada y determinante de los procesos colectivos.
Esa primacía de lo humano, deja a lo ecológico como un afuera, un con-
texto, un ambiente.
Mientras creamos que es lo “social”, es decir lo puramente humano y
no la actividad ecosistémica de los seres, sea en forma de economía o de
sociedad, lo que genera dinámicas socio-naturales, no lograremos dar
una perspectiva práctica a nuestros análisis. La noción de que la actu-
alidad es el capitalismo, sólo impide una comprensión cabal de lo que
ocurre. Impide transformar lo que nos ocurre. Seguirá siendo algo que
nos ocurre.
Occidente es la única civilización que se ha puesto al margen de los
ecosistemas e inventándose un paréntesis llamado sociedad. Cuando
Dumézil considera que el orden de mitos/epopeyas indoeuropeas es un
tríptico: sabios/magos, guerreros y fertilizadores, está señalando una
configuración solamente humana, incluso marcadamente pastoral. La
guerra contra los animales está aquí. Occidente sigue existiendo en esa
estructura tripartita y nuestra vida colectiva repite los mitos indoeuro-
peos en forma de sacrificios. Habría que releer a Girard, señalando que
si verdaderamente la forma sacrificial funda la sociedad, sólo una vida
colectiva mundana, no social, puede volver la espalda al chivo expiatorio
y al sacrificio.

La nueva internacional

Antes de adentrarnos en la nueva internacional, habría que considerar
aquellas que tuvieron vocación de ser tales: la IV y la situacionista. La
IV de Trotsky y sus herederos, embebida en el marxismo leninismo, cer-
rada a influencias amables, como Isaac Deutscher o Simone Weil, nació
condenada a la extinción. Valiente gesto de situarse en la oposición y no
renunciar a ser una minoría, volviendo la espalda al poder a partir de las
convicciones.
Uno podría oler en la intuición de Trotsky un reconocimiento de la cri-
sis civilizacional de occidente. Aunque en la óptica marxista, el diag-
nóstico se funda en el estancamiento de las fuerzas productivas, en la
incapacidad de desarrollarlas. Es lamentable que una intuición tan cer-
tera, pierda toda su agudeza, y se mezcle con las mismas herramientas
conceptuales que subyacen a la crisis.
En cambio, la internacional situacionista, hasta hoy nos encanta medi-
ante sus textos. Seguimos viviendo en medio de una sociedad del espec-
táculo. La propuesta de este colectivo poseía la humildad estimulante de
pequeño grupo de acciones, que sin situarse en el horizonte sacrificial de
occidente, supo estimular performances, happenings. Lamentablemente
vivió el desmembramiento polémico de las organizaciones minoritarias
de izquierda. Las mayoritarias no se desmembran mientras hay comida
en la mesa, pero las pequeñas generan un proceso intelectual de frag-
mentación a partir de cualquier idea renovadora.
Y en cuestiones de organización de una nueva internacional, es poco o
nulo, lo que podemos tomar de ellas para abordar el desafío.

Las prototipias del presente

Derrida también señala la necesidad de organizarse.

Romper con «forma de partido» o con esta o aquella forma
de Estado o de Internacional no significa renunciar a toda
forma de organización práctica o eficaz. Es precisamente lo
contrario de lo que importa aquí.

No me parece apropiado seguir llamando nueva internacional a la forma
de esta tarea. Las naciones-estado son una forma bastante debilitada y
no sólo por déficit, sino también por exceso. Por otra parte, el uso de la
especificación inter, confiere a las naciones estado un privilegio que hoy
por hoy deberían ganarse. Es evidente que es en el terreno de la acción
sobre el humus, es decir la tierra, donde se concentran las dificultades.

4



Las internacionales representan una pequeña parte de la historia por de-
fender la tierra. Toda la lucha de los pueblos originarios contra imperios
y estados sobrepasa esos tiempos. También los esfuerzos de un sin nú-
mero de ecologistas avant la lettre, entre naturalistas, viajeros, dibujan-
tes, ensayistas (a la manera Montaigne o Thoreau) que desde la misma

tradición occidental, alzaron una réplica.
La confianza excesiva en la web y las redes sociales, ha desvalorado el tra-
bajo presencial. Países neoliberalizados en extremo como el nuestro han
copado los espacios públicos con negocios y/o vendedores.
Volverse tribu y clan sobre el planeta.

Claveles de abril: una caminata con Nietzsche
Los claveles en las calles cumplieron 50 años. No siempre eran rojos.
Hubo blancos y amarillos.
Volver a vagar por las calles en que esos claveles se subieron a los blin-
dados y a la boca de los fusiles en la compañía del caminante Nietzsche
puede ayudarnos a dar clave con esos colores. Nietzsche no necesitó pen-
sar el mundo en términos de socialismo o capitalismo, ni de izquierda o
derecha. Una disposición plena como la suya, un esfuerzo por entender
el devenir del mundo, poniendo el dedo en la llaga de toda metafísica,
es una aliento para acercarse a lo sucedido, sucediente. Fassin acuda a
Nietszche de corromper a Foucault (“En cuanto al legado nietzscheano,
sus investigaciones genealógicas no apuntan a cambiar el mundo: invi-
tan a cambiar nuestra mirada acerca del mundo” ¿Cuánto vale una vida.
Siglo XXI, 20222[p.30]). Para el caso, nos declaramos absolutamente
corrompidos.
Nuestra política está hecha trizas. Aprender de Portugal es posible. Si
acaso queremos aprender.
Exupéry dedica todo su primer apartado de Carta a un Rehén -escrito
para Leon Werth, el mismo de la dedicatoria célebre de El Principito- al
Portugal en 1940. Conmovido por su belleza, lo acusa sin embargo de
practicar una coexistencia excesiva con los muertos. Opone su luto por
Guillameut al culto por los retratos. De ahí que encuentre una cierta
indiferencia por la suerte trágica de la guerra.
Pero en ese culto se guardan también la preservación de sus objetos ro-
manos, achelenses, medievales y republicanos. Haber estado fuera de
las corrientes y flujos bélicos del siglo XX no es sólo un resultado. Ha-
bría que considerarlo una causa. La Universidad de Coimbra viva desde
1290. Los claveles aun vivos, tras 50 años.
Y de eso, tenemos que aprender. No sólo, por la radical diferencia de sus
50 años con nuestros 50 años. Por el estado mismo de su nación, de sus
campos, sus librerías, sus calles, las sonrisas y las palabras.
Hay más de eterno retorno que de progreso y desarrollo.
La otra mención a considerar es el Marqués de Pombal. Si como dijera
Encina y retomara con dedicación Herman Schwember, la expulsión
de los Jesuitas fue “la sacudida más brusca que haya sufrido Chile en el
curso de la historia” o “un verdadero 11 de septiembre” como me dijo un
jesuita en Puerto Montt, Pombal entonces nos conecta con un asunto
verdaderamente grande.
Estoy hablando de un tiempo que se pliega para decir que la actualidad
son todas estas cosas. Se abusa de la palabra memoria y sólo se limita a
hablar de los humanos. Pero aquí quisiera insistir en las inscripciones
que tienen los objetos. De sus devenires bloqueados en alguna parte.
Las ciencias han dado grandes trancos en leer devenires bloqueados en
las moléculas, los cristales, las rocas, los continentes. La clorofila por
ejemplo, no es la enzima más eficiente en términos de oxígeno. Demu-
estra que no devino para las atmósferas más oxigenadas de la actualidad.
No me gustaría hablar de la memoria de las cosas. Pero hay una presen-
cia de lo ocurrido que actúa sobre el presente con una fuerza mayor que
la humana.
Del cuando los vegetales ocuparon las calles Y se entrometieron en las
cuestiones más oscuras de la política: se subieron a las torretas de los tan-
ques, a los bolsillos de lo soldados y derribaron una dictadura de casi 50
años. Súbitamente la clorofila se entrometió en la gubernamentalidad
de una nación y conmovió al mundo, cambió un régimen, hizo aflorar
una constituyente.
Los seres vegetativos pasaron por sobre Aristóteles y mostraron que ha-
cen mucho más que vegetar, llevaron sus pétalos, cálices y colores a la
acción política que los humanos habían reservado para sí, estiraron los
tallos y cruzaron las barreras de lo privado hacia lo público, asomaron

en balcones, los fotógrafos del blanco y negro ajustaron sus lentes para
registrar esa floración en que los claveles ya no eran inocentes ni apolí-
ticos, ejercían por doquier su capacidad de agencia y se comprometían
como existencialistas fotosíntéticos, en el acontecimiento político.
Hubo un abril hace 50 años en que los claveles se tomaron las bocas de
los fusiles y de los cañones, en las calles de una ciudad fluvial. El “novo
estado” en medio siglo apenas ya era senil. Los oficiales del ejército
portugués, especialmente los capitanes, se rebelaron contra la guerra co-
lonial que venían sosteniendo desde el siglo XV contra África.
En los gloriosos años 60 en la península, 500 años de vida política se
evaporaron bruscamente y en la madrugada del 25 de abril de 1974 el
Movimiento de las Fuerzas Armadas (MFA) copó las calles, las estaci-
ones de televisión, los sitios estratégicos para derrocar al gobierno de
Marcelo Caetano, heredero de Oliveira Salazar. Tocaron en la radio
Grandola Vila Morena de Zeca Afonso para coordinar su acción. Pidie-
ron a la gente que no saliera a la calle.
Pero ya sabemos que eso sólo alentó aún más a los claveles para saltar de
mano en mano, y llevar de tras de sí a jóvenes con pantalones de campana
por ruas, baixos y travessas.
De pronto ya no era MFA, ni las estructuras, ni las fuerzas de la historia,
sino la sacudida elemental y primigenia de una época. 50 años después
esos claveles nos siguen interrogando, abriendo preguntas. Desde este
sur es difícil rastrear incluso las interrogantes.
Los claveles de abril se nos han ocultado desde su misma aparición. Es la
primera pregunta. Es cierto que en abril de 1974 nos costaba mirar más
allá de nuestros horrores y pesares. Por eso mismo habría sido impor-
tante no perder de vista el rumbo de los claveles.
Deliberadamente no uso la palabra revolución. Una de las preguntas que
Portugal me suscita es la utilidad de pensar la política contemporánea
conjugando el sustantivo revolución: revolucionario, revolucionando,
revolucionar, revolucionado, revolucionemos. Sostengo que si no aban-
donamos la metáfora de la revolución y la del capítalismo, seguiremos
presos en el pensamiento moderno. Son caballos de Troya cargados de
falacias; economía, superestructuras, ideologías, fuerzas productivas,
determinaciones, progreso/desarrollo/crecimiento, producción.
Creo que Peter Weiss en su Marat-Sade puso el interrogante en tono
mayor. Su pregunta ha quedado suspendida como signo de otro ti-
empo.
Entre las muchas preguntas que este abril me ha suscitado intentaré for-
mular siete:
1¿Tiene algo que ver lo ocurrido en 1974 con Fernando Pessoa?
Pessoa es uno de los grandes poetas del siglo XX. Por supuesto, amplia-
mente ignorado. Octavio Paz le dió a su obra tiempo, cariño y traduc-
ción. Su multiplicidad heterónoma algo tiene que ver la heteronomía
de lo ocurrido en 1974.
Pero también está su impronta Nietzscheana: antidemócrata y anti-
cristiano, apoyó al régimen de Salazar en 1926. Sus opiniones políticas
tienen que ver con su poesía. Entonces la pregunta:
2¿Fue abril 1974 un desmentido a Pessoa?
3 o ¿Pessoa es un gran poeta, pero políticamente es un desquiciado?
Los escritos políticos de Pessoa contienen claves para entender lo ocur-
rido. Su lectura de la presencia helénica, latina, cristiana y francesa en la
política lusitana, desarma nuestros esquemas, le pone una fuerza nietzs-
cheana y nos obliga a mirar la actualidad de modo intempestivo.
4 ¿Tiene algo que ver lo ocurrido en 1974 con Henrique el navegante?
En Sagres, una ciudad al sur de Lisboa, en el Alentejo, Henrique uno de
los hijos de Alfonso V, reunió a cosmógrafos, navegantes y cartógrafos
para organizar el trabajo de exploración africana, de un país necesitado

5



de oro y despoblado por la peste negra. Henrique el navegante no es uno
de los mencionados en nuestras clases de historia. Pero su obra ha dado
inicio al proceso de antropocenización de América. Los portugueses en
la isla de Madeiras promovieron una forma de gobierno que anticipa lo
que hará el imperio español en nuestros países. Lo que se comenzó por
una búsqueda de otro, termina siendo un orden de monocultivo con
especies invasoras.
Mario Soares señaló “el 25 de Abril fue a la primera de una serie de revo-
luciones que llevaron al inicio de la liberación de América Latina y a la
caída del muro de Berlin”.
5 ¿Es posible que una aseveración tan fuerte como esa nos haya pasado
desapercibida? Y sin embargo, ¿acaso es una exageración?
Mientras en Chile se escondían los signos de la autogestión de los cor-
dones industriales, de los inventores obreros, de una caótica reforma
agraria, en Portugal se ocupaban fábricas, se reinventaba la autogestión,
se ocupaban casas y se organizaban los campesinos. Aquello que en
Chile desaparecía para no volver, emergía en la Europa reposada post
mayo 68.
6 ¿Fue portugal 1974-1976 un renacimiento o una agonía definitiva? El
mundo industrial ha desaparecido y control obrero de la producción,
cogestión, autogestión, son palabras con aromas anacrónicos. Y sin em-
bargo de algo hablan.
Es difícil asignarles un significado estructural, determinante, clasista,
estable, regular, homogéneo. Pero de algo hablan. Quizás del caos que
la vida colectiva posee en sí misma y que olvidamos en medio de las regu-
laridades con las que creemos domesticarlas. El caos nunca desaparece,
se metamorfosea, deviene otro.
Gonzalo Rojas decía: cambiar, cambiar Chile, no le dejemos todo a los
terremotos. Las sacudidas geológicas nos han enseñado a ser de una
forma: tener agua acumulada, linternas, pijamas, saber de Mercali y te-

ner en el fono sismología.cl, entre los favoritos. El 1 de noviembre de
1755 a las 9.30 am Portugal vivió uno de esos terremotos y maremotos
a los cuales estamos tan habituados. Dada la hora y el día, las iglesias
que hacían las misas del día de todos los santos, agregaron a las dos tra-
gedias, un incendio también masivo. El marqués de Pombal aprovechó
para modernizar la ciudad medieval, creando calles longitudinales, en el
estilo que haría famoso a Haussman.
El terremoto de Lisboa desató una reflexión geo-política, en que inter-
vino Kant y Voltaire, y es posible que la teoría de la evolución la hubiera
tenido menos fácil sin esta catástrofe, pues mostró sacudidas geológicas
y cambios bruscos, que a largo plazo se ven como graduales.
Pombal tiene con nosotros secretas vinculaciones. Si es verdad como
señala Schwember que Chile tuvo un 11 de septiembre colonial en 1767
con la expulsión de los jesuitas, entonces Pombal tiene una conexión
profunda, pues su enemistad con la orden ignaciana fue llevada a Es-
paña desde Portugal, y también al Papado. Lo que habla de la fuerza
que tuvo Pombal en su mundo y de la potencialidad de sus designios.
Su propósito era potenciar el rol de Brasil como presencia imperial en
América. Lo logró por caminos insondables. En tiempos en que los
gobernantes apenas impactan unos meses, un gobernador que logra
marcar por tres siglos es sorprendente.
7 ¿Porqué no incluimos a Pombal entre los gestores de Chile?¿Porqué
no leemos el Cándido de Voltaire leyendo los desastres de nuestras cos-
tas, sobre todo de Valdivia?

Estas son algunas de mis preguntas de abril, mis dudas vegetales, geo-
lógicas, políticas. Lisboa como esos pañuelos que contenían en un nudo
nuestros anhelos, está plegado de interrogantes. Los claveles y abril han
logrado multiplicarlas aún más.

Sugerencias del editor
• VOZES DA REVOLUÇÃO REVISITANDO O 25 DE ABRIL DE 1974. ENTREVISTAS E ESTUDOS. ORG. PAUL CHRISTOPHER MA-

NUEL. TINTA DE CHINA. 2024.

• Revoluçã o Portuguesa 1974-1975- Coord. Fernando Rosas. TINTA DE CHINA. 2023.

• História do Povo na REVOLUÇÃO 1074-1975. BERTRAND EDITORA. 2014.

• BREVE HISTÓRIA DE PORTUGAL. A.H. DE OLIVERA MARQUES. EDITORIAL PRESENÇA.2023.

• O Marquês de Pombal e a unificação do Brasil. TEMAS E DEBATES.2024.

• O PEQUENO LIVRO DO GRANDE TERREMOTO. RUI TAVARES. TINTA DE CHINA. 2023

• A Revolução antes da Revolução. O ano que mudou a música popular portuguesa. ZIGURATE.2024.

• Portugal Quince meses de revolución. Cuaderno suplemento de Revista de América (Julio-Agosto 1975)

• Política y profecía. Escritos políticos 1910-1935. Fernando Pessoa. Edición crítica de Nicolás González Varela. Montesinos. Ensayo. España, 2013.

Performativos infelices- Miguel Kottow Lang
El pensamiento está en crisis, y lo dice de sí el mismo pensamiento desde
la crisis. Históricamente, el terreno del pensar es coto de caza de la
intelectualidad, que carece en el mundo contemporáneo de todo reco-
nocimiento e influencia. Más degradante aún, el supuesto intelectual
necesita adjetivarse políticamente, ser intelectual de izquierda, “progre-
sista”, o bien de derecha, “conservador”. La crisis o decadencia de la
intelectualidad la obligan a tomar decisiones: migración interna o en-
simismamiento en silencio, lo que nutre tsunamis de la sucesora de la
intelectualidad: la inteligencia artificial.

La ciudadanía querrá orientarse al menos en sus opciones y expec-
tativas existenciales, para lo cual recurre al sentido común producto de
la experiencia sensible y un modesto ejercicio de ordenamiento racional
de estas continuamente repetidas o renovadas percepciones del mundo

(Whitehead, Wittgenstein, Stengers). La ciencia generaliza, la filosofía
teoriza, ambas descalificando el sentido común por su epistemología
burdamente empírica, pero olvidando que el ser humano común, el
que no hace de la investigación su fuente de verdad ni de la filosofía su
ama de la mente se cuestiona, tantea, busca certezas o, como lo llamó
Whitehead, “rumia”. En esta rumiación necesita de un filosofar que no
teoriza, un filosofar que toma por tarea «soldar el sentido común con
la imaginación». Isabelle Stengers, gran epígona de Whitehead, llama a
“Reactivar el sentido común” (2022).

Uno de los motivos que llevó a J. L. Austin (1911-1960) a escribir
“How to do things with words”, publicado póstumamente en 1962, fue
su crítica al supuesto filosófico de que toda aseveración es, básicamente
descriptiva y, por ende, verificable o falsable. Reconociendo con Kant

6



que muchas aseveraciones son tonterías, Austin estudia aquellas afirma-
ciones que no son descriptivas ni sandeces, presentadas con la intención
de manifestar emociones o prescribir conductas. Denominó constata-
tivas a las descripciones, y performativas a aquellas cuyo enunciando
incluye una acción –promesas– o el llamado a la acción de otros, una
distinción que reconoce raíces con la falacia “is-ought” de Hume y su
reactivación como falacia naturalista por Moore.

Parece iluminador y relevante ampliar la recuperación del filósofo
del lenguaje Austin cuya originalidad consistió en ir más allá de repetir
las disquisiciones sobre la distinción entre ser y deber ser, al distinguir
no solo la intención de lo dicho, sino las diversas formas en que el acto
de habla es percibido, reconociendo que los enunciados meramente
descriptivos eran infrecuentes, casi siempre teñidos de un matiz perfor-
mativo. Una aseveración performativa implica un acto, sea del hablante,
como es una promesa –iré a saludar a tu padre–, sea una incitación al
oyente –saludos a tu padre–.

El legado más preciado de Austin fue este trabajo de distinguir que
el habla no es meramente expresivo, sino que es fundamentalmente
performativo –realizativo según algunos–, sea que la expresión ya es
en sí un acto, o sea que conmina al oyente a la acción. El reemergente
llamado al sentido común permite evitar las elaboraciones filosóficas
alejadas de la realidad del ciudadano medio, y que se solazan en el ateneo
de quienes profesan el pensamiento teórico, prefiriendo volver a la sen-
cilla clasificación austiniana y su distinción de performativas “felices”
de las “infelices”. Las performativas felices ocurren en el uso conven-
cional (1), en circunstancias favorables (2), con correcta (3) y completa
(4) ejecución por todos los participantes (5), que han de tener “ciertos
pensamientos y emociones” que propicien la conducta consecuente y
persistente (6). Al no cumplirse estas condiciones, así como otras su-
balternas que Austin desmenuza, la performativa tiende a debilitarse o,
como gusta de expresarse Austin, sufre lo que los botánicos denominan
etiolación: adelgazamiento extremo con riesgo de fractura. La dicoto-
mía entre hecho y valor ha sido negada por Putnam al reconocer que
toda descripción contiene valores y toda prescripción se basa en hechos.
No obstante, al menos en los contemporáneamente tan frecuentes des-
cuidos del habla, la denotación de “inmigrante”, por ejemplo, vibra
con connotaciones negativas –son asociales– o positivas –enriquecen
la cultura–. El sentido común tiene la tendencia de describir con pre-
juicios, del todo ignorando que descuidar la brecha entre descripción y
valoración es camino fácil a la discriminación. Falta rumiar, y la filoso-

fía, con sus supuestos aliados como la ética filosófica, las éticas prácticas
y notablemente la bioética se han alejado de la calle, donde mora el sen-
tido común. Desatienden problemas sociales que ya no tienen paciencia
ni confianza en juegos intelectuales como el equilibrio reflexivo de Ra-
wls o las irrealizables utopías de éticas de comunicación universalmente
democráticas. No en vano Wittgenstein respeta el lenguaje común más
que sus pensamientos al respecto, al decir, en sus “Investigaciones Filo-
sóficas”, que la “filosofía no puede interferir de ningún modo con el uso
que de hecho se hace del lenguaje, sólo puede describirlo”.

Rumiar el sentido común –que lo es no solo por ser corriente, sino
porque es compartido en comunidades que tiene similares percepcio-
nes y vivencias– mediante la acotada imaginación filosófica, es de una
urgencia especial por cuanto las percepciones comunes incluyen ele-
mentos lingüísticos distorsionados, como las fake news, la charlatanería
irresponsable de las redes sociales, la popularidad de la “posverdad”
como concepto carente de todo sentido porque supone que viene a re-
levar el período cultural de la verdad. A lo más existen verdades para
los creyentes, o dentro de un perspectivismo estrecho que proclama su
verdad cuando la manipulación estadística le permite sostener conclusi-
ones con alta probabilidad que tientan a seguir a indagar empleando sus
resultados “como si” fuesen verdaderos; nunca certeza, nunca alétheia,
la filosofía no puede interferir de ningún modo con el uso que de hecho
se hace del lenguaje, sólo puede describirlo. A menos que se atrinchere
en una ideología que, por su naturaleza, emite premisas performativas
infelices.

Las expresiones performativas que fracasan en cumplir alguna de las
propuestas presentadas, situación casi de rigor en el escenario político,
no logran estimular la realización del acto enunciado, son performati-
vas infelices cuyo fracaso puede llevar a abusos, errores, malos entendi-
dos, tensiones: hablar implica responsabilidad, pues el lenguaje siempre
compromete relacionalidad transitando por el camino de la racionali-
dad para ser inteligible, y por la vía colateral de la emoción para generar
interés y compromiso.

En democracia representativa se infiltran, mediante el abuso de per-
formativas infelices, los discursos que llaman al autoritarismo político,
que degradan al pueblo a populacho, al subalterno que no puede hablar
(Spivak), al pobre que no puede interpelar (Dussel); las performativas
infelices asfixian al ciudadano cuando las campañas electorales copan el
escenario: caveat votante.

¿50 años ó 92 ppm?
La unidad de lo popular está allí. En esa multiplicada y amplificada frag-
mentación de la acción política, combinada con la espectral presencia de
lo popular. No es posible pasar por sobre ella. Las iniciativas en torno
a estos 50 años han estado marcadas por una horizontalidad generosa y
alentadora. No hay que olvidar empero que ha sido para compensar un
silencio oficial gélido.

Por cierto, no es a los jóvenes a quienes se les puede exigir perspec-
tiva. Ya bastante tienen con haberse hecho cargo del descarrilamiento
de décadas. Que cometan los mínimos errores posibles. Y que los viejos
sepamos echarles en cara sólo el mínimo posible de los cometidos. Sólo
de aquellos que tenga sentido mencionar.

La horizontalidad del debate como toda acción vicariante no ha sido
mucho más que una respuesta, una adaptación que minimiza lo crea-
tivo para acentuar lo conservador. El análisis de estos 50 años no ha sido
parte de una acción afirmativa acerca de qué sería hoy reclamar esa he-
rencia. Por ahora, resulta ser poco más que un título nobiliario. En ese
cielo galileano, regular y estable, pocas ideas han destellado con el sabor
de lo prometedor. Por eso, en este número sólo damos comentario de
los 4 tomos de la obra de Jaime Magasich, que sacuden una tradición

analítica. Sobre todo la de la izquierda, aquella que debería reconocer las
honduras del problema, de las cenizas, si acaso quiere volverse fecunda.

Cumplidos la mitad de los años de soledad a que Macondo nos había
sentenciado, la escala temporal merece recalcularse en otra dimensión,
que podríamos llamar geo-química. La estimación de la concentración
de CO2 en la atmósfera ha pasado de 328 ppm en septiembre de 1973 a
420 en agosto de este año: !una métrica de 92 ppm entre el golpe y el
presente!

El bombardeo de La Moneda desde un cielo supersónico y georefe-
renciado, es sobre todo el cielo actual derrumbándose, aplastándonos
e incendiándonos. Más alto que los vuelos rasantes alimentados con
gasolinas JP, el CO2 atmosférico y el efecto invernadero llevaban más
de una década de registro (las mediciones de C. Keeling en Mauna Loa
datan de 1959). El palacio colonial -garantía de nuestra seriedad minera-
fue destruido (el actual es una combinación de asteroid city y parque
temático) para apurar el despliegue del Antropoceno en Chile. El gesto
incluyó todos los signos de la tragedia en su dimensión climática: incen-
dios salvajes, humos, acelerada producción de ruinas, en medio de una

7



coreografía armada y brutal de terror colonial.

Vivimos en la época de la invisibiidad del presente. Por eso, no es
posible dilapidar esos pequeños signos que podrían ilustrarnos sobre lo
que es nuestro dia, figuras de una baraja sobre la actualidad.
La radicalidad de los cordones industriales y del MIR, hay que endil-
garlas hoy a las fuerzas elementales presocráticas. Las acciones extremas
de hoy no provienen de los actores sociológicos clásicos y se agrupan
bajo siglas o nombres tan peligrosas como ENSO o Polar Jet Sream,
desperdigando temperaturas ultrasiniestras, lluvias e inundaciones que
sobrepasan las riberas de izquierda y derecha, vientos huracanados, ca-
nículas incendiarias.

La rampante y precaria condición política en que nos ha situado la
obra extractivista de la dictadura y posdictadura, revelan que ya en ese
1973 una solución mediante vuelos supersónicos, consumo intensivo
de energías fósiles, masificación de consumo de trivialidades, carecía de
viabilidad. Sólo la muerte pudo venir en su ayuda y dar una transitoria
sobrevida. En política también existen cuidados intensivos de malos re-

sultados.

Octubre del 2018 nos ha arrojado violentamente, por no decir regur-
gitado, a las condiciones del Chile de los sesenta. Pero sin las institu-
ciones - austeras, campesinas- del Chile de los 60. Ni las universidades
ni los hospitales públicos, ni los partidos, ni los medios, ni las agencias
estatales, tienen la modesta y paisana consistencia de esos años.

La curva de Keeling -ese sostenido y serrado ascenso del dióxido de
carbono- merece ser leída no como un despliegue, desarrollo o progreso,
al cual optimizar (“volverlo sustentable”) mediante límites, controles,
barreras, mecanismos, regulaciones o soluciones de mercado (bonos de
carbono). Más justo resulta percibirla como una duración, un algo en el
que estamos, cuyo entendimiento deberíamos procurar, como mínimo.

Desde dentro de esa curva antropocénica, las lecturas de presente -
incluyendo el presente de la Unidad Popular- arrasan en su descenso las
orillas, las construcciones, los automóviles. Ni Bauman soñaba con una
liquidez tan literal.

Comentarios de libros
Jorge Magasich. Historia de la Unidad Popular. LOM, 2020-2023

La unidad popular es un continente poco explorado. Tenemos algunos
restos saqueados y crónicas de quienes fueron arrojados desde sus costas.
Algunas especies herborizadas enviadas a clasificar a Europa, colectadas
próximas al puerto de arribo.
Las imágenes feroces del 11 han aplastado la UP. Y aunque la brutalidad
del golpe es inédita y revela un rostro local terrible, la Unidad Popular
posee mucho más intensidad y hechos relevantes que la interrupción
inaugurada por el 11 de septiembre.
La unidad popular es un ecosistema infinitamente más biodiverso e in-
telectualmente desafiante y contemporáneo que la dictadura. Chile es
más la Unidad Popular que Pinochet. Hoy que todo se mueve en la cás-
cara, esta afirmación parecerá exagerada. Pero sin duda en el horizonte
de estos 50 años ya es posible señalar que esos tres años fueron una singu-
laridad astrofísica, que posibilitó fisiones de ideas, emisiones de partícu-
las/ondas, en un mundo plagado de incertidumbres y de efectos que eran
resultados, un plegamiento de miles de años de historia condensado en
un vórtice viscoso, elemental, vibrátil: incerto tempore, incertisque loci.
La historia de la Unidad Popular de Magasich no sólo devuelve el foco a
ese proceso, sino que hace un acto de justicia y ponderación de lo suce-
dido.
Magasich en sus 4 tomos se ha adentrado en su interior y ha ido descu-
briendo especies y habitantes insospechados. Su cabeza está despejada
de las gruesas barandas del siglo XX. Eso le permite escribir una histo-
ria fluida de la UP. No es la tesis doctoral de alguien que va a probar una
tesis particular ante una comisión examinadora, sino la de quien está dis-
puesto a ser conmovido por los hechos que colecta. La UP narrada en
estos cuatro tomos no es un objeto establecido, inmutable y condenado
a la derrota. Por el contrario, hay muchas posibilidades, bifurcaciones,
coyunturas. La Unidad Popular sigue siendo un objeto de geometría va-
riable. Por tanto, le viene bastante bien narrarlo en una historia plana,
más parecida a lo que nos contaría un sociólogo de la traducción (o de
la teoría actor-red) que un historiador marxista. Una historia en donde
no hay saltos mágicos de niveles (micro/macro) ni pasos discontinuos

desde esfera autónomas: de lo económico a lo social, de lo cultural a lo
material.
Cuenta con la ventaja de escribirla medio siglo más tarde. Pero es básica-
mente la riqueza de un autor dispuesto a ser transformado por su cues-
tión de estudio y de que nosotros lectores hemos sido también transfor-
mados por lo ocurrido en este medio siglo, tanto en las emociones como
en las ideas.
La guerra fría resulta ser más bien el nombre de una puesta en escena,
que una real colisión entre dos sistemas opuestos. Ni capitalismo ni so-
cialismo son nombres apropiados para describir ese pasado, mucho me-
nos este presente. Usar la guerra fría como explicación de lo sucedido es
verdaderamente renunciar a comprender.
La lectura de estos tomos nos devuelven unos años 70, en que pese a
haber sido parte de ellos, en realidad actuamos sin saber muy bien qué
estaba ocurriendo. Al menos, es lo que me queda de esta lectura.
Uno de esos interrogantes que Magasich vuelve a abrir, es la imagen de
Allende. El compañero presidente de estas páginas no es el mismo que
aparece en Los que dijeron que no. La historia de la Unidad Popular,
clave para entender Chile, se ha vuelto una historia más concreta, con
figuras muy cercanas a lo real, inciertas, móviles, múltiples.
La constitución del 25 y su reforma es un protagonista que toma buena
parte del período. Su presencia espectral aún nos acompaña. Pero en la
Unidad Popular es el terreno en que día a día se disputa la continuidad.
La palabra revolución en el texto no tiene ni siquiera una presencia mo-
derada y es una ausencia afortunada. Dada su edad, tiene derecho a un
descanso. Tampoco aparecen aquí las estructuras, esas pesadas obras de
ingeniería conceptual, que en esos años eran moneda corriente.
Insatisfechos con el presente, insatisfechos con una crisis planetaria cuya
mejor descripción es Antropoceno, la Unidad Popular permanece ple-
namente vigente en el sentido de intentar vivir en medio de una situa-
ción turbulenta, con imaginación, arte y generosidad. Toda la razón a
Magasich: la Unidad Popular es una lección para el siglo XXI.

Thomas Macho, Arrebatar la vida. Herder,2021

8



Macho es un autor profusamente citado por Sloterdijk. Razón su-
ficiente para leerlo en esta versión disponible. Pero de entrada somos
tocados por su tesis: la signatura de la modernidad, mas allá de iras, im-
paciencia, cansancio, guerras y lucha de culturas, debe considerar “la va-
loración radicalmente nueva del suicidio”.
Con esa estrella guía, Macho estudia los antecedentes estoicos y román-
ticos (chaleco naranja y corbata azul), para adentrarse en distintas va-
riantes contemporáneas que componen una visión de la amplitud del
problema. Sin duda, política y arte (sobre todo cine) resuenan a lo largo

de su revisión, que va a terminar en la cuestión de eutanasia y suicidio
asistido. Sólo trás haber mirado el verdadero ejercicio de estas prácticas,
se puede debatir serenamente acerca de estas cuestiones.
El suicidio político nos alude directamente. Aquí está registrada la mu-
erte de Sebastián Acevedo, junto a los monjes budistas que encendieron
los años 60.
El registro de los huelguistas de hambre, las sufragistas inglesas y Bobby
Sand, son también una fuerza ejemplificadora que el suicidio nada tiene
que ver con el desprecio de la vida.

Siddharta Mukerjee.La armonía de las células. Una exploración de la medicina y del nuevo ser humano. Debate, 2023

¿Los jurados de Estocolmo alguna día pensarán en la medicina para
dar un premio, no al mejor laboratorio ni a la molécula ni al fisiólogo,
sino al mejor escritor? Si así fuera, Siddharta Mukherjee tendría la me-
dalla. En esta su tercera gran obra –El emperador de todos lo males
y El gen, acompañada de un ensayo pequeño llamado Las Leyes de la
medicina- despliega al máximo aquellos rasgos que le hicieron su mere-
cida fama. Experiencia clínica bien aprovechada y notable conocimiento
y práctica en ciencias básicas, un interés por la historia de las ciencias me-
ticulosa y detallista, con humor implacable, sensibilidad poética que lo
lleva incluso a citar un poema de Estravagario que muy pocos recuer-
dan, metáforas que destellan con su agudeza e intensidad.
Un libro que parte redibujando la figura de Wirchow, haciendo del gran
pensador de la célula, un médico lleno de dudas, inquieto, un trabaja-
dor infatigable, un vagabundo intelectual. Pero Mukherjje se extiende
en este libro, para volver a iluminar figuras como Frances Kelsey, Ramón
y Cajal, Jean Purdy. También a su abuela arrebatada la India Oriental y
a su padre.
Nos abre a propósito de lñas neuronas, las dudas y emociones de sus 50
años. y por supuesto, nos muestra las preguntas suscitadas en un oncó-

logo por la pandemia.
Un libro lleno de saberes imprescindibles en este hoy: Archeas, Ritu-
ximab, terapias génicas, trasplantes. Seguro que en cada par de páginas
que leemos hay alho que no sabíamos y una idea que habíamos sospe-
chado y que Mukherjee nos comparte. Por ejmplo, cuando a propósito
de FIV dice que hablar de artificialidad carece de todo sentido. Ojo:
legisladores de la Ley de deberes y derechos.
Un libro que pese a sus 510 páginas, puede leerse en un domingo un
poco huraño o silencioso.
Aunque aparece en el subtítulo la cuestión de nuevo ser humano, su
contenido nos vuelve a la cuestión ecológica. Cuestionando los ho-
lismos muyr rápidos y por supuesto, el atomismo que hoy nos asfixia,
Mukherjje insiste en que tenemos ecologías también en nuestro cuerpo y
haríamos bien en estudiar las ecologías del cáncer, más que la celularidad
o la genética del mismo. El nobel de literatura médica para Mukherjee,
favor alguien que esté a menos de 3 pasos de distancia de los miembros
de la academia, que insista!!.

(Frente a lo planetario)
Humanismo entrelazado y política del enjambre William Conolly. (i)nterferencias, BBAA, 2023

Un libro todo blanco, a excepción de las letras y signos, y de unas tex-
turado sutil que dibuja una abeja, un panal y una cuadrícula. El texto
comienza revisando la condición de JOB y el significado de sus sufrimi-
entos. Un cuadro que puede analogarse con lo que vivimos día, cuando
sentimos que algo no anda en el mundo y nosotros de manera bien pro-
funda.
Tras esta reflexión, se abalanza a debatir la cuestión de la teleología (oh
vieja debilidad biológica, ecológica y aristotélica) en ese mismo mundo, a
la que llama teleodinámica, todo esta alimentado por una profusamente
informada revisión del estado de la discusión biológica sobre lo viviente
y los procesos de autorganización, para pasar por la cuestión del panex-
periencialismo (por supuesto bandera de Whitehead) y terminar propo-
niendonos la política del enjambre y la huelga general.
Sumemos a eso que se trata del primer libro traducido al español de un
autor suficientemente maduro (n. 1938) y que es publicado en Argen-
tina, por (i)nterferencias, una línea editorial de Adriana Hidalgo. Diré
que el paréntesis que encierra la i del nombre de la editorial no es verti-
cal como la he escrito sino oblicuo, que las páginas se numeran de a dos,
al pie de impares, que el índice no está en el cuerpo del libro, sino en el
revés de la solapa.
Señas de que se trata de un libro que por supuesto hay que leer. No es
necesario tomar grandes recaudos, porque Connolly es un autor fluido,
atractivo, comprensible. Por supuesto que hay que disponerse a ser suc-
cionado por su avalancha de ideas, entre las cuales emerge Antropoceno.
Connolly por tanto toma partido desde el principio para desplegar un
análisis a contrapelo. A estas alturas el debate Capitaloceno me tiene bas-
tante aburrido y quisiera que estuviese zanjado. Es una suerte que para
él también sea un tanto latoso, de modo que no se puede sino aceptar
plenamente el corte que le da Connolly. También se deslinda de Marx
de una manera sencilla, al ubicarlo entre los autores que pululan por el

sociocentrismo, acompañado de héroes de tanto honor como Rousseau,
Berlin o Hayek.
Si es posible resumir el hilo conductor de este texto de 300 páginas, al
que cierra una entrevista muy dinámica y actual, sería:
Explorar las condiciones para la acción política en el Antropoceno.
Parece sencillo, pero implica revisar aspectos de la subjetividad política y
existencial, del nihilismo tan afincado en occidente, y acerca de los mo-
dos de acción capaces de producir transformaciones, sobre todo enfati-
zando el rol de la minorías.
Una gran cuestión a la que Connolly no escabulle es la de las posibilida-
des de autoorganización de la materia no viva, incluyendo la existencia
de un espacio de reflexividad, o en una forma muy diplomática de de-
cirlo, panexperiencialismo. Es decir que las interacciones de lo no vivo
tengan una dimensión básica compartida con lo que ocurre en los vivos,
en que las interacciones generan experiencias. Connolly sincera sus du-
das, pero se ubica dentro de este campo que le parece más real.
También recupera una historia llena de imprevistos y resultados nove-
dosos, acentúa su predilección por la creatividad, denominación que da
al principal motor de los procesos según Whitehead. Todos los procesos
llevan creatividad, es su donación.
La acción política que Connolly propone para el Antropoceno es de un
reformismo que avergüenza a cualquier revolucionario: no comprar ci-
ertas cosas, no comer otras, no subirse a ciertos vehículos, cultivar cier-
tas plantas. Connolly marchó como académico en los 60 y en los 70 en
USA en plena guerra de Vietnam y reivindica actos de alta energía como
la marcha de la sal de Gandhi. De modo que no todo es pasivo, espera
o renuncia. Por el contrario, nos invita a comportarnos como un en-
jambre -algo que evoca los mosquitos de Max Neef- y a promover una
huelga general ecológica.
El análisis que realiza del escepticismo climático es de especial inte-

9



rés, por su agudeza. Parte reconociendo que todos somos climato-
escépticos, es el ambiente general en que vivimos.
Las reglas de conocimiento y las instituciones educativas nos han for-
mado en que hay que dudar de todo (De omnibus dubitandum) y en no
pensarnos a nosotros mismos como existentes en un ecosistema. En al-
gunos ambientes se considera primera actitud científica la duda y Brecht
incluso escribió un poema alabándola.
Citaré entonces dos párrafos de este libro.

Si vivimos en una época en la que el capitalismo neoliberal
afecta más radicalmente que nunca procesos no humanos
con poderes de mtamorfosis propios, como el clima, las bac-
terias y los flujos virales, los glaciares, las corrientes oceánicas,
los procesos de auto-renovación del suelo y los patrones de
supervivencia y polinización de las abejas, también vivimos
una época que amenaza con destruirla fantasía de que perte-

necemos al mundo automáticamente. La conjunción entre
una demanda implacable por este modo de pertenencia, por
un lado, y la conciencia histórica de su ausencia, por el otro,
constituyen una fuente del tipo de fundamentalismos secula-
res y religiosos que nos rodean. [p. 149] . . .La idea estratégica
es avanzar a través de la acentuación del apego a la dulzura de
la vida en un mundo caótico, hacia una serie de experimen-
tos que marquen por sí mismos, una diferencia acumulativa
con el Antropoceno, hacia una participación más activa en
movimientos sociales, hacia una mayor presión sobre la polí-
tica electoralista, hacia una huelga general internacional que
plantee una serie de demandas transitorias pero exigentes a
los Estados, las corporaciones, las iglesias, las universidades,
los organismos internacionales, los bancos, los consumidores
y así sucesivamente [p. 323-324]

Barbara Cassin Cómo hacer de verdad cosas con palabras. Homero, Gorgias y el pueblo arco iris. el cuenco de plata, CABA, 2022

Lo performativo vino a vernos y nos dejó extraviados.Los actos consti-
tucionales -convencionales- son una práctica performativa. De los actos
más aburridos, porque tienen el peso de lo jurídico y lo legal. Las destre-
zas linguísticas o intelectuales que requiere son pocas.
Así y todo, nos ha ido malísimo.
Harían bien los amantes de los actos performativo en leer a Cassin, fi-
lósofa que se ubica del lado de los sofistas, de Nietzsche y de Lyotard.
Demonios, demonios y demonios. Incisiva, sabe mostrar la deuda de
Platón con Homero y repite con Nietzsche “Hay una diferencia que sea
Homero o la Biblia o la ciencia lo que tiraniza a los hombres”
La tradición sofística -Gorgias Defensa de Helena- me asaltó desde Zen
o el arte de mantención de la motocicleta. Un título que parecía de Ou-
lipo, pero que señalaba la intensa búsqueda de Robert Pirsig. Los sofistas
fueron sus aliados. Luego Latour en La Caja de Pandora también enar-
boló la bandera sofística, hasta dar plenamente con una filósofa que no
teme a las malas compañías.
Partiendo de Austin, pero señalando sus inconsistencias y por supuesto,
sonriendo ante su vanidad, Cassin nos lleva a un terreno en que la retó-
rica conecta los actos ilocutorios, locutorios y perlocutorios. El arte de
hablar tiene efectos. No es magia que hace nacer algo de la nada. Pero

por supuesto toda palabra busca producir un efecto.
Las implicancias de tal reconocimiento parecen ser catastróficas, porque
la verdad también resulta ser un efecto. Y aquí, Cassin acusa con toda
razón a Hanna Arendt de no haber vuelto plenamente la espalda a Hei-
degger y todavía separar hechos de verdades. Entonces ella va más allá
para decir: «Sólo hace falta preguntarse si un sintagma como “verdad
en política” todavía tiene sentido. La vía de respuesta que sugiero, to-
talmente protagórea, me parece por mucho la más sería: “verdadero”
entonces no puede querer decir otra cosa que “mejor”» (p. 173)
Para llegar a ser tan clara, ha debido también recurrir a una cita de De-
leuze:« “Las nociones de importancia, de necesidad, de interés son mil
veces más determinantes que la noción de verdad. En absoluto por-
que la remplacen, sino porque evalúan la verdad de lo que digo” Eva-
luar la verdad, tal es sin duda una de las mejores definiciones del relati-
vismo.»(p.165)
Cierra el libro con una imprecación: «Por tal motivo es que siempre
llego al mismo punto, por otra parte protágoreo-arendtiano, aunque pu-
esto en su lugar, o sea el lugar final: “Y tú tienes que soportar ser la me-
dida” ¡Juzga, juzga entonces, tú, yo, nosotros! Y quizás también: ustedes
que somos nosotros . . . (p. 215)

José Bengoa. Viaje a Caral. Crónicas acerca de la larga historia de América y la resistencia de los pueblos. Catalonia, Santiago de Chile, 2023.

Pepe Bengoa ya es un uno de nuestros ancianos de la tribu. No sólo es
un invetigador inquieto que desbroza terrenos intelectuales como hici-
era con la agricultura en su trabajo en Sur en la dictadura o su esfuerzo
originario durante estos últimos 30 años. Ahora sostiene el horizonte
del mediano plazo entre nosotros. Es una buena razón para adentrarse
junto a él en su viaje a Caral. Rescato tres cosas de un libro veloz y ligero,
pero que mantiene eso de “ser lento en tanto que constituido por líneas
a grandes velocidades moleculares”.
La primera, es que una frase lanzada sobre lo que hoy llamamos cam-
bio climático. Todos los pueblos han vivido resolviendo las cuestiones

climáticas. Su alusión da un golpe intenso a ese uso de las agencias in-
ternacionales que temen hablar de Antropoceno.
La segunda cuestión, es su uso de la palabra indio. Creo que hemos exa-
gerado en la corrección política y Bengoa lo señala abiertamente. Habría
que re escribir a Yupanqui, a la Violeta y hasta a Viglietti.
Lo tercero es el abandono del marxismo. Aunque da aún una tregua a
Lipschutz y el señorialismo, Bengoa explícitamente deja de lado para esc-
tribir este texto, el conjunto mínimo de categorías marxistas (CMCM)
que las ciencias sociales locales aun mantienen.

Bruno Latour. Cómo habitra la tierra. Aprender a vivir en un mundo desconcertante. Conversaciones con Nicolas Troung. Siglo XXI; BBAA,
2023.

Libro póstumo que nos trae la vitalidad y aliento del pensamiento del
mas grande filósofo francés del siglo XXI, un siglo que será latouriano,
sin duda.
Latour señala que su visión de la clase ecologista es más bien la de Nor-
bert Elias, con lo cual me parece que da un vuelco a lo señalado en su
Memorandum. Un análisis que nos invita a la relectura. Es notable tam-

bién su visión de los años venidero. Sobre todo por el tono personal y
familiar con que lo acomete. Pero además con la claridad y sencillez de
su perspectiva.
La entrevista termina con una alabanza a la belleza de la filosofía que
condensa la poesía que siempre hubo en su palabra:

10



Yo no podría responder a esta pregunta más que llorando. La
filos´fia –y los filósofos lo saben– es esa forma aboslutamente
asombrosa que se interesa en la totalidad, y nunca la alcanza,

porque el objetivo no es alcanzarla, sino amarla. El amor: esa
es la palabra de la filosofía

François Sarano El retorno de Moby Dick. O lo que nos enseñan los cachalotes sobre los oceános y los seres humanos. FCE, BBAA; 2023.

Los Cachalotes, esos ondontocetos, cetáceos dentados y no barbados,
son el objeto de este libro orlado con QR para ver los videos, escrito por
uno de esos buzos del Calypso, hoy activos en notables proyectos ecolo-
gictas y oceánicos.
Sarano pasa de la neurobiología a la etología, al estudio de los clics, a las
formas colectivas, los clanes, la crisis de los plásticos. Aprendemos de las
células de von Economo, de la asimetría de funciones de las fosas nasales

(izquierda espiráculo respiración, derecha, generación de ecos), así como
de las funciones retinales de escucha de las áreas occipitales. Su alusión
a Marcel de Serres sobre las migraciones (1845) nos invita a buscar este
autor
No sólo dialoga con la neurología y etología contemporánea. Su men-
saje ecológico es un aliento para todos quienes buscamos llevar el foco
del antropoceno a la biodiversidad.

Diego Alfaro Palma. Valles sonoros. Un ensayo en torno al viaje, la poesía y la escucha. Alquimia, 2023.

Un libro casi porteño (BBAA Y Valparaíso), pero con mucho de Lima-
che, Granizo, Olmué. Un libro de escucha, de lecturas de escucha, a
mujeres notables como Hildegarda, Violeta, María Graham, María Sa-
bina.

También deambula Teillier, Thoreau. Neruda y de Rokha.
Liviano, con textos breves y un diseño a la altura de sus palabras. Un
libro con mucho aroma local. Escuchar por supuesto. Una práctica que
requiere ciertas claves como las que nos propone este libro.

Carlos Pittella y Jerónimo Pizarro. Cómo Fernando Pessoa puede cambiar tu vida. Ediciones Tácitas. Santiaho, 2019.

No es una Manual de Autoayuda ni una explicación unitaria de las almas
de Pessoa. Pero es notable que Adán Méndez (esa promesa de la poesía
ochentera) haya emprendido la traducción de este libro hecho con tanto
cariño hacia Pessoa. Con imágenes y secretas noticias de su vida, de sus
afanes, de sus predilecciones, de su cultura, de sus emprendimientos, sus
cartas astrales, sus acertijos, sus caricaturas.
Una compilación de detalles que nos hace repensar al poeta lusitano, no

sólo aún desconocido si no en buena parte inédito.
El libro se inicia con una frase del Libro del desasiego, tremenda.

Así como nos lavamos el cuerpo,
deberíamos lavarnos el destino,
cambiar de vida como nos cambiamos de ropa

Próximo número Summer solsticium
• Anwar Shaikh: es posible aun leer acerca del Capitalismo?
• Guimaraes Rosa: el sertanejo que se volvió yaguareté

Impreso en Almendral impresores, Yungay 2348, Valparaíso

11


